

لِجُونْ اِجْتِمَاعِيَّةٌ

أَوْهَى  
الْهُوَى

دارِ يوشیماهان

الساقية

### ادعاءات ٣٠٠

أسرة المرحوم الاستاذ/محمد سعيد البسيوني  
الاستاذية

# أوهـامـ الهـوـيـةـ



بِحُوث اجْتِمَاعِيَّةٍ ١٨

أُوهَكَامُ  
الهُوَيَّة

داريوش شايغان

ترجمَة  
محمد علي مقلد



Daryush Shayegan, *Les illusions de l'identité*  
© Editions du Félin 1992, Paris

الطبعة العربية  
© دار الساقي جميع الحقوق محفوظة  
الطبعة الأولى ١٩٩٣

تم نشر هذا الكتاب بالتعاون مع مؤسسة تغزير الديموقراطية  
والتحير السياسي في الشرق الأوسط

ISBN 1 85516 918 5

DAR AL SAQI  
United Kingdom: 26 Westbourne Grove, London W2 5RH  
Lebanon: P.O.BOX: 113 / 5342, Beirut.

دار الساقي ص.ب. ١٢٣/٥٤٤٦ بيروت، لبنان

# الفصل الأول

## التحدي المعاصر والهوية الثقافية

إننا نتحدث عن التحدي المعاصر الذي يحدث تحولات فكرية وفنية في آسيا؛ ونأسف لفقدان الهوية الذي يهدّد الحضارات التقليدية؛ كما نرثي حالٍ هذه الحياة المقاوِلة التي نحيّاها، هذه الحالة القرية من الشيزوفرينيا، حيث يتصادم مستويان من المعرفة يتميّزان إلى نمطين من العيش، فتتجمّع عن ذلك غالباً حركات عفوية وردود فعل غير متوقعة؛ وحيث تبدو الروح العلمية كذلك مفعمة أحياناً بالصوفية التي تميل إلى أن تضفي على نفسها طابع التفسيرات العلمية، ولكن ماذا يعني بالتحدي، في صورة موجزة؟ ألا يعني التحدي، أجمالاً، قوة تواجهنا، وتدعونا إلى خوض المعركة والصراع؟ أليس في هذا التحدّي عنصر غريب يدخل في الحساب؛ عنصر يحثّنا، بفعل غرابته بالذات، على إعادة التوازن المختل؟ كلما كان التحدّي كبيراً كانت الجهود الكفيلة بالسيطرة عليه مضنية، والضرورة ماسّة لتتوفر مستوى من الوعي قادر على تحليل الوضع وعلى معرفة القوى المتنازعة والوسائل الضرورية لتجاوز المرحلة الصراعية.

ففي التجاوز المنسجم لكل تحدٍ، يصبح اعتدال القوى المتنازعة، والتجانس البنيوي بين الأفكار المتصارعة، بثابة أداة ابتعاث وتحجّد ذاتي وخلق قوى جديدة. إنها ظاهرة للحظتها غالباً في حوار الحضارات، وفي النهضات الناجحة إلى هذا الحد أو ذاك، داخل الحضارة الواحدة. هكذا نتحدث مثلاً عن النهضة الكارولينية (نسبة إلى شارلمان) في القرن التاسع في الغرب، وعن النهضة الهندوسية في القرن ذاته في الهند، وذلك بفضل جهود شنكارا وكومازيلا الخارقة، وعن عصر النهضة بالذات في القرن السادس عشر.

وهكذا نتحدث أيضاً عن أهمية ترجمة الأعمال الفلسفية العربية إلى اللاتينية في القرن الثاني عشر، وعن حقبة الازدهار الخصب الذي أدى إليه مثل هذا التحدي بالنسبة للفكر في العصر الوسيط؛ أو عن الترجمات التibيّة والصينية للشريعة البوذية المahaيانية، أو ترجمات الكلاسيكيات السنسكريتية إلى الفارسية في القرن السادس عشر، وجهود التوليف الديني الذي عمل (أكبر)، في الهند، على تحقيقه، والذي بلغ نهايته وأوجه في أعمال الأمير ذي القدر المسؤول دارا شوکوه، ابن شاه جahan، وفي استشهاده.

إن أشكال الاحتكاك هذه، والحوارات والنهضات، داخل الحضارة ذاتها، هي تحدّيات أكيدة للذين عايشوها، واستلهموا منها وتجاوزوها، وهي، في الوقت

عينه، انطلاقة وتجديد خصب في القوى الخلاقية. وإذا كان جان سكوت أريجان هو الصورة المركزية للنهضة الكارولينية، فلأنه يمثل توليفة جريئة بين الفكر اليوناني الأفلاطوني وبين الوحي المسيحي. وهي توليفة تستلزم كل الجهد السابقة التي بذلها الأسلاف الإغريقيون، ولم يكن لها أن تتم لو لم ينبع هذان التياران، بالرغم من الاختلافات الهائلة بينهما، مكانة مميزة لتجربة الإنسان الروحية. وإذا كان شنكارا قد قاتل البوذية واستلهماها في الوقت ذاته، فإن اللاجوهرية (Anâtman) في البوذية، تدلّ على تجربة صوفية قريبة من الحالة غير المشروطة للجوهرية (Âtman) كما تصفها الـ (Advaita) كما أن مذهب (Karma) هو الصلة الوثيقة التي ترسخ العلاقة بين المذهبين. وإذا كان دارا شوکوه يسعى إلى مماثلة الهندوسية بالصوفية، في عملية تمثيل عجولة، ولكن غير قليلة الأهمية، قياساً على علاقات التماثل التي أقامها، فإن ذلك يعود إلى كون الباطنية في الهندوسية، كما في الإسلام، تدلّ على تجانس بنبوبي في التجربة الميتافيزيقية، وإلى كون المثال الأعلى للإنسان ولصيরه ولوضعه في الحياة، وكذلك كيانه الأنطولوجي، يبقى في الحالتين قابلاً للتماثل والتجانس. وإذا كان فكر ابن سينا وابن رشد قد دفع الغربيين إلى اتخاذ موقف من هذا التحدي، الذي أثارهم من الشرق، وإذا كانت الاقتصادية الإغريقية الإسلامية تتعارض مع إرادة الخلق الحرة (الخلق من العدم) في

المسيحية؛ إذا كان الفيض والإبداع الحر يصطدمان في صراعات مهمة بقدر ما هي مشمرة في تفتح الأفكار، فإن الإسلام والمسيحية الهللينية تقرآن، رغم الاختلافات الكبيرة، بالمرتبة العليا للألوهية والروح، كما أن التجارب الصوفية لدى ابن عربي والمعلم إيكهارت تبقى، في العمق، متماثلة مهما تغيرت التقاليد التي تنتهي كل منها إليها، وانختلفت أشكال التعبير عنها.

لكن، هل ينطوي التحدي المعاصر على العادل الفروسي ذاته في القوى، وهل نعثر فيه على هذا التجанс الجوهري ذاته؟ ذلك أن علاقات الإنسان بالطبيعة تقلب، لأول مرة في تاريخ البشرية، رأساً على عقب. وقد جاءنا هذا الانقلاب من الغرب. ففي الغرب انطلق، في القرنين السادس عشر والسابع عشر، عصر العلم والتكنية، وفيه تحددت المعرفة باعتبارها طاقة (باقون)، وأصبح الإنسان سيد العالم والمتنعم به (ديكارت). إذا كان الفكر اليوناني مركزه الكون والفكر المسيحي مركزه الالهوت البشري، فقد غدا الفكر، مع العصر الحديث، بشري المركز، وذلك لأن الفلسفة قد اخترقت في الأنثروبولوجيا. بعد ذلك حلّ الفكر العلمي - التقني، المتحدر من علوم الطبيعة، محل الأشكال التأملية من المعرفة، التي تأسست عليها، بالتحديد، القيم التي جعلت ممكناً قيام علاقات عميقة بين مختلف الحضارات.

وهكذا فإن التوازن قد اختل في صورة نهاية: فمن

جهة هناك سيطرة وقوة وعدوان واستثمار؛ ومن جهة ثانية هناك سلبية وقصور و موقف دفاعي وشلل. لم تعد المسألة مسألة حوار بين الحضارات، بل هي تدمير حضارات محلية (مختزلة إلى حدود الفولكلور) على يد الحضارة التي غدت حالياً شاملة وكونية. التحدي المعاصر هو أيضاً هجوم أفضى إلى انقلاب كامل في القيم والظروف والعادات الدينية والأفكار. هجوم هو من القسوة، بحيث غدت معه قوى مواجهته مجردة من عنفوانها السابق. لماذا إذن غاب عن ساحة الحاضر توازن القوى والتجلانس الجوهرى اللذان شكلا، في مراحل الماضي المشار إليها، عوامل دفع لتفااعلات وتوليفات ناجحة ولأشكال متربعة من التجدد؟ لقد كان هذا الغياب لأن القيم التي ولدها هذا التحدي الجديد لا تمت بصلة إلى القيم التي أزيحت، بل هي بالأحرى قيم مناقضة لها. وهي مناقضة لها، لأنها أقل اكتراثاً بالتأثير الذي تتركه المعرفة التأملية وبالاحترام الديني للطبيعة وبخلاص الإنسان منها بالممارسة (البراكسيس). يمكن القول إن جميع القيم التي تراكمت عبرآلاف السنين، وكل الجهود التي بذلت في سبيل تنقيف الروح والنظرية إلى العالم، قد غدت فجأة مجرد أوهام، وإن الحقيقة ليست سوى إرادة القوى هذه المرسمة على وجه الإنسان التكنولوجي. ويغدو من البسيط، بلا شك، إلا نرى في تطور الفكر الغربي إلا تحدي الإنسان التكنولوجي والاقتصادي، لأن الحضارة الغربية قد

تكون الحضارة الكونية الوحيدة التي لم تكف عن التجدد، والتي بدا قانون التبدل والحركة بالنسبة لها علامة فارقة.

إننا نعني بالتحدي المعاصر نقطة التفاطع بين مجموعة من المفاهيم الأساسية التي خضعت، منذ نشأتها حتى اليوم، لتجربة من التطور محدد بدقة، وشكلت، على أساس ذلك، جوهر الفكر الغربي بالذات.

لقد ارتدت هذه المفاهيم، داخل التحدي المعاصر، أكثر أشكال التطور تطرفاً، وغدت، في أيامنا، مفاهيم حصرية بامتياز، وهذا ما بيته، بسهولة، دراسة تاريخية للأفكار الأساسية التي تحملها، وللحولات التي خضعت لها عقول كبار المفكرين على مر العصور. كما أن هذه الحركة مضت باتجاه التزمتين - والعلمنة ونزع الطابع الروحي عن العالم وفك سحر الطبيعة، واحتزال الإنسان إلى حدود غرائزه، لا سيما الجنسية، وهذا ما تؤكد له بوضوح، نظرة تاريخية لتطوره. إن الأفكار الأساسية التي تحمل هذا التطور وتدلّ عليه هي، بالإجمال: مذهب الإبداع العدمي، فكرة السيرونة التاريخية، ذاتية النفس - الذات المستقلة عن حقائق العالم المحسوس وعن أفكار العالم ما فوق المحسوس، أولية الإرادة قياساً على قدرية الإله - الشخص، متّخذة فيما بعد طابع الإرادة الفردية للإنسان الذي يضطلع بدور الخالق، والذي يصبح بمثابة

الأنماط المطلقة وإرادة القوة، وأخيراً فكرة اختزال الكوزموس اليوناني في مساحة كمية و الهندسية؛ أي باختصار توضيع الطبيعة كلياً، الأمر الذي يؤول إلى ولادة العصر العلمي التقني وسيطرة الفكر التقني على الصعيد الكوني.

هناك، من دون شك، رباط وثيق بين الحرية اللامحدودة للإله — الشخص الذي لا يخلق العالم بالفيض، كما هي الحال عند الأفلاطونيين الجدد، بل بإرادته وحده، انطلاقاً من العدم. وهو الذي لا تكون المادة بالنسبة إليه عنصراً من العدم (اللاوجود)، كما كانت الحال عند أفلاطون وأرسطو، بل شيء يفيض مثلما يفيض شكل الديين عن الديين؛ والخطيئة، بالنسبة إليه، لا تتصدر عن مبدأ الرفض فحسب بل بالأحرى عن حرية اختيار الفرد الذي، في تمثيله على الله، يختار الغطرسة بدل التواضع، ويختار المكانة التي حظي بها مفهوم المادة، مع منعطف القرن الثالث عشر، بفضل الأهمية المتزايدة لعلوم الطبيعة، والذي تحول (مفهوم المادة) مع روجيه باكون إلى عنصر فاعلية داخلية، ومع نيكولاوس دو كوز، ومع جيورданو برونو، إلى قدرة الله التي لا تفني ولا تنضب، لكي تصل أخيراً، (مع اكتشافات كبلر وكوبرنيك و غاليليو الحاسمة)، منذ القرن السادس عشر، إلى مفهوم رياضي - ميكانيكي عن الطبيعة، وذلك بتدمير كامل لأشكال المادة. وهناك أيضاً علاقة وثيقة بين تعظيم المادة وبين الأهمية المتزايدة التي حظي بها المحسوس والجسد والغرائز الطبيعية للإنسان،

وهي كلها أصبحت، مع هرمان جاكوبى، جوهر الفردية، وانتهت مع المذاهب الطبيعانية والوضعية إلى نظرية عن الإنسان لا تلحظ اختلافاً جوهرياً بين الإنسان والحيوان بل اختلافاً كمياً.

أما العقل فلم يعد انعكاساً للعقل الأسمى، بل ظاهرة عارضة من ظواهر الطبيعة. والغرائز التي تحدد حركة التاريخ هي إما ميل جنسية ولبييدو (فرويد) أو هي الميل إلى القوة وتأكيد الإرادة (شوبنهاور، نيتشه، أدلر) أو الميل المتوجة، أي عوامل الإنتاج المتحدرة من الميل الغذائي بالمعنى الأوسع للكلمة (ماركس). بإمكاننا أن نجد أيضاً صلة ما بين المحور المسيحي في النظرة، إلى التاريخ، في مرحلتين مختلفتين: الأولى سابقة، بدأت مع فكرة النزول من السماء، والثانية لاحقة، مرتبطة برجعة المسيح الثانية والخلاص البشري (مع ظهور المسيح كنقطة استدلال تربط هاتين المرحلتين)، وبين كبريات النظريات التاريخية التي غدت، مع هيغل، بمثابة سيرورة تطور العقل، ومع ماركس، بمثابة الحركة الجدلية لصراع الطبقات، ومع ديلتي، بمثابة بنيات العقل التاريخي في كل مرحلة محددة من مراحل التاريخ. لم يكن ممكناً أن تولد فكرة التطور الخطى الامحود، التطور الذي يعتبر الشكل المزمن، الدنيوي، للخلاص المسيحي، لو لم ينجح مفهوماً الإرادة والفعل، المتضمنان في الخلق المسيحي انطلاقاً من العدم، في الحلول محل المفهوم اليوناني عن الوجود الثابت، وفي تحويل دائرة الطبيعة إلى

أفق للتاريخ، من أجل تسهيل مجرى هذه السيرورة، التي بلغت نهايتها الأكثر جذرية في ما أسماه جيلبير دوران «عبادة التاريخ».

هناك بلا شك خط من التطور يبدأ من المبدأ الأوغسطيني في الاستبطان والذاتية، مروراً بمبدأ التفرد (Hacceita) عند دانس سكوت، وبالنقد الإسموي عند أوكمان، ومبدأ الكوجيتو الديكارتي، وبمذهب الجوهر الفرد عند ليبرتر، وصولاً إلى الفعل الأصلي للأنا المطلق عند فيخته، وإلى العزلة الأنانية للأنا المجردة خارج أية جماعة عند ستيرنر، وإلى فردانية الذات المحكمة بأن تكون حرفة عند سارتر. وكذلك هناك علاقة بين أولية الإرادة بالمعنى الذي تتضمنه الإرادة غير المحدودة للإله — الشخص، وبين التحوّلات التي خضعت هذه الإرادة لها: من الاستقلال الذاتي للإرادة (كانط)، إلى إرادة القوة (نيتشه). لا شك أن بإمكاننا سرد المزيد من الأمثلة، إلا أنه يكفينا القول إن هذه الأفكار الأساسية التي تطرقتنا إليها تقلب رأساً على عقب العلاقات التي تربط الإنسان بالطبيعة وبالله. ففي تطور الفكر الغربي ازاح المركز من الأعلى إلى الأسفل: من العقل إلى الغرائز، من التأمل الأخرويات إلى التاريخ، من الروح إلى العقل، من التأمل الشطحي للأنا المفرطة في اتفاقها في مواجهة الله والطبيعة. والسؤال الذي يطرح نفسه إذاك هو التالي: هل هناك، خلف هذه القوانين التي تفعل فعلها، وجود لبني خاضعة لعمليات إسقاط؟ وإذا افترضنا وجودها، فهل

هي متعلقة بالإنسان في العالم الغربي أم هي كونية وشاملة؟ لقد بقىت الحضارات الآسيوية منذ زمن بعيد في منأى عن الأحداث الكبرى التي هيأت لهذه التحوّلات الكبيرة. ييد أنه، مع بداية عصر الاستعمار والاستغلال المنهجي للبلدان الخاضعة لروح التكنولوجيا الحديثة المسيطرة، بدا من المستحيل قلب اتجاه حركة التاريخ هذا، كما بدا أن العوامل التي تدفعها إلى الأمام تخضع لعملية جعل العقل أداة أكثر من خضوعها للحوار الروحي بين الحضارات.

منذ ذلك الحين، وبعد أن غدا هذا التاريخ شاملًا، غدا أيضًا تاريخنا نحن، لا لأننا شاركنا في صنعه، بل لأن لا شيء يحمينا من عدوائه. ولكن ما معنى هذا التاريخ، إذن؟ هل هو التجلي المتدرج للعقل المطلق، بهدف بلوغ الوعي الذاتي للحرية في الذات النهائية التي هي الإنسان (هيغل)؟ أم هو، كما يريد أحد المفكرين الأكثر إبهاماً في عصرنا، مارتن هيدغر، نسيان للكلأين؟ هل التاريخ، كما في نظر الشيعة الإيرانية، انتظار آخروي، أو كما هو في نظر الهندوس، مرحلة متقدمة من الكاليوغا، التي ستختتم حتماً بالاحتلال الشامل في نهاية الزمان؟ لا شك أن الإجابة عن هذه الأسئلة متعلقة، إلى حد بعيد، بزاوية النظر التي نطلق منها. أما على المستوى الذي تطرح فيه هذه الأسئلة، فإن الإجابة تتعلق باعتقاداتنا وقناعاتنا الشخصية أكثر من تعلقها بمعرفتنا. ولتناول الآن قليلاً التحوّلات التي يحدثها لدينا هذا

التحدي المعاصر الذي يعتبر، هو ذاته، نهاية ما آلت إليه الفان وخمسماية سنة من التاريخ.

في التحدي المعاصر الذي نواجهه، توجد مجتمعة كل هذه القوى - الأفكار التي تشكل إدارات الحضارة الغربية. فكرة إرادة القوة، فكرة الفكر التقني - التجربة الموجّه، حصرًا، للغايات العملية، فكرة السيرونة التاريخية، فكرة الإنسان المختزل إلى حدود غرائزه الطبيعية. هذه الظاهرة الاختزالية، كما يقول الأميركيون، هي، إلى حد كبير، تلك التي تخلص الحدود الروحية للإنسان إلى أبعد الحدود الممكنة. إن «قوى الاختزالية المربعة» هي التي تصبح أيضًا «قوى التعميمية المربعة»، وهي التي تهدّد بدمير الشيء الأكثر نبلًا في الإنسان. إليكم، على سبيل المثال، ما يقوله أحد العلماء الحديدين: «ليس الإنسان شيئاً سوى آلية بيوكيماوية، مشحونة بجهاز احتراق، يمنح الطاقة للكمبيوترات»<sup>(١)</sup>. ما هو ذو دلالة في هذه العبارة هو «ليس سوى»، الذي يختزل الإنسان داخل كل منظومة علمية في نسق خاص، ويجعل منه أحد «انحرافات» الطبيعة. إن صورة الإنسان المنخرط في العالم، تتلاشى في غبار من المذاهب المتقاضة، التي تقف وراء بروز مقولات شائعة كالقلق والاضطراب النفسي والفكري، وهي مقولات تحتاج الأدب الحديث من كل الجهات؛ ومن هنا أيضًا يأتي تفكك القوانين الثقافية الذي يحتاج الفن؛ ومنه تبرز راهنية مفهوم العبث الذي ينقض جدواي المثل العليا

والأحلام الذهنية لدى كبار اليوطوبين. والحال إن هذه الأفكار الجاذبة الشديدة الإغراء، بعيدة جداً عن أن تكون المثل العليا التي صاغتها التقاليد على مر العصور، والتي تحورت حولها قيم الحضارات القديمة. لم يكن لدينا أبداً فلسفة للتاريخ لأن الكائن لم يختزل أبداً، بالنسبة إلينا، في فاعلية أو في سيرورة. التاريخ هو، في نظرنا، تاريخ مقدس أو هو، بالأحرى، علم الآخرة. ويفى التاريخ، من آدم حتى محمد، بمثابة الكشف المتدرج عن حقيقة خالدة هي «الحقيقة الحمدية»، أي اللوغوس؛ أما الشيعة الإيرانيون فليست نهاية التاريخ عندهم إلا رجعة الإمام المنتظر، أي حدثاً آخرورياً إذن؛ ذلك أن الزمن الذي نحياه حالياً هو زمن الانتظار. أما الهندوسي المؤمن الذي يتأمل على ضفة الغانج، فيبدو له أن تناشات قيشنو وماثر شيئاً رجعاً تطوي على حجم من الحقيقة أكثر بكثير مما تتطوي عليه، في نظر الفرنسي، حرب الخلافة الإسبانية في عهد لويس الرابع عشر.

المعرفة العلمية التجريبية هي، في نظر الهندوسي، وهمية إزاء حقيقة الوجود اللامشروط (براهمان)، مثلما هي وهمية ملكة المخلية السحرية في نظر عقلاني ديكارتى. إن الغرائز والميول التي تحدد، في أيامنا، الانثروبولوجيا الحديثة، هي كذلك دافع ومحركات تتسمى إلى منزلة ما تحت الوعي، وهي ما يجهد المسلم أو الهندوسي للتحرر منها. ذلك أن خلاص الإنسان يقتضي احراق وتبييد هذا «اللاوعي» الذي تعتبره

اليوغا، مثلاً، بمثابة خزان الانفعالات المتسامية التي يرثها الإنسان بفضل الـ (Karma) المترانكة خلال تراحاله في دورة الانبعاثات (Samsâra). إن عظمة الإنسان لا تقتضي تأكيد إرادة القوة عنده بل التحلل منها. من ناحية أخرى، يبدو أن كل أخلاق الشرق الهندية، كما الإسلامية أو الصينية، تمثل إما إلى التخلّي، وإما إلى عدم الاعتراف، على مثال الـ (Bhagavat Gîtâ)، وإما إلى اللا فعل كما عند الطاوية. إن صورة الإنسان لا تتغير أو تتبدل في غبار من الأيديولوجيات لكل منها قيمها ومعاييرها ومفهومها عن العالم، بل في نظرة توليفية لما هو إنساني يضم في كليته كل مستويات الكائن. فلا يعود الإنسان ذاتاً منعزلة معلقة في لجة العدم، ليس لها إلا حريتها، بل تصبح كونناً صغيراً متعدد الأبعاد مرتبطة ارتباطاً سحرياً وجذاباً بكل درجات الوجود. وليس العالم مشروعاً للعقل أو شبكة من القوانين الفيزيائية الرياضية، بل هو حضور في كلية لا تكشف في موضوعية الأشياء، بل في تفتح عفوي هو في الوقت ذاته كشف. وليس الله أمراً مطلقاً من أوامر العقل العملي (كانط)، أو إسقاطاً للروح الإنسانية (فوبرياخ)، أو اعتراضاً دينياً (ماركس)، بل هو قداسة المقدس، والبديهة الأكثر مباشرة «إنني لا أرى شيئاً إن لم أر الله قبله» يقول صوفيقونا. هذه البديهة الأصلية، السابقة على كل وضوح، لا سيما وضوح العقل، هي التي تؤسس الحقيقة راهناً، لا بديهة الكروجيتوا ولا «الأنكار الواضحة الجلية».

كل حضارة، كل رؤيا للعالم، تشكل مجموعة تتوافق أجزاؤها في كل عضوي. «من يعرف» يقول لنا أوزوالد شبنغلر، أن بين الحساب التفاضلي والمبادأ الملكي أيام لويس الرابع عشر، بين المدينة القديمة والرياضيات الأوليادية في الغرب وغزو المسافة بسكة الحديد والهاتف والأسلحة النارية، بين الموسيقى الطيقية ونظام التسليف الاقتصادي، يوجد رباط وثيق في الشكل»<sup>(٢)</sup>.

هذا الرباط في الشكل، العميق جداً بين مختلف مظاهر الحضارة، يحدد روح الحضارة والمقولات الزمكانية؛ يحدد باختصار التركيب العضوي لثقافة معينة. ففي حضارة، ما يزال الفكر الميثولوجي الشعري يحافظ فيها على طاقته المضيئة، كما في الثقافات التقليدية القديمة، تبدو مقولات الزمان والمكان والسببية مقولات كمية، وتخضع للبني الرمزية للروح أكثر من خصوصيتها لقوانين العقل «الواضحة الجلية». وفي التحدى المعاصر نجد أن هذا «الرباط في الشكل»، الذي يجمع في كل عضوي مختلف مظاهر الحضارة الغربية، هو الذي يقف في مواجهتنا في شكله الأكثر عدوانية. وإذا كانت القيم الدينية في الحضارات الآسيوية لم تعد تتمتع بوهجها القديم ولا بمحكماتها السابقة، فذلك يعود، بوضوح كبير، لترابع في أوضاعها الراهنة، إلا أن ذلك لا يحول، على الرغم من كل شيء، دون وجود بقايا معتقدات وصور ومقولات «سحرية» في الرؤيا والاحساس، مكبوتة في زوايا الفكر المظلمة. ذلك أن

روح الشعب لا تغير بين ليلة وضحاها، وتظل، شتناً أم أبينا، بقايا من فكرة الإنسانية (Humanitas) كما فهمها المسلمون والهندوس واليابانيون.

هذه الآثار المتبقية تطفو على السطح أحياناً، وتؤثر في ردود فعلنا وفي أفكارنا، وتوجه سلوكنا العاطفي. فعلى الصعيد العاطفي تحديداً نبقى على مناعتنا أعصباء على التطوير. وبين ما نعتقد أننا نؤمن به، وبين ما نشعر به، غالباً ما يوجد نوع من الانقسام، تولد الصدمة منه حالة قريبة من الشيزوفرينيا، وذلك من غير أن تدفع الأمور نحو ولادة توليفة جديدة، أو نحو بروز قوى خلاقة جديدة. هذا السلوك الفصامي، الملحظ أيضاً في تجليات فنوننا ومؤلفاتنا وأعمالنا الأدبية، هو الذي يدل دلالة واضحة على أعراض الانتقال التي نمر بها. ذلك أنه، فضلاً عن حالة التشوش التي يصيب فيها نظرنا للأمور، يشل أيضاً قوانا الخلاقة. إنه يشلها لأن التحدي الذي يهددنا يبقى من غير بدائل. إذ ليس لدينا خيارات، ولا يمكننا رفضه، لأنه يظهر أمامنا بثابة أفضل السبل، ولا يمكننا إغفاله خشية أن نبقى في المؤخرة ننتظر في الغرفة الخلفية من حركة التاريخ. إن التحدي المعاصر يعلن عن نفسه كنداء للتاريخ، وكأنه المصير الوحيد الذي ينبغي إنجازه.

ليس لدينا خيارات، لأن ما يفرض علينا ليس جزءاً من شيء يمكن أن نختاره عند اللزوم، أو بعضاً من كلّ يمكن أن نختار أفضل ما يناسبنا منه، بل هو بنية، كلّ

متمنصلٌ، لا يسمح بأي اختيار. وليس للأجزاء وجود خارج الكلّ، ولهذا الكلّ منطقه وقانونه ومقولاته. لقد أخذنا نفكّر تفكيراً تاريخياً، نتحدث عن التقدّم، عن التخلف في البلدان النامية، عن مستوى دخل الفرد؛ وببدأنا بالتخطيط والبرمجة، ودخلنا في جاذبية العقل الآلي الفاتنة، ورحنا نشدّ القوة وغزو السوق والأسلحة النووية. وعزمنا على تنفيذ الجماهير وأعطيتها بدل المعرفة الجامعة امكانية الاطلاع على صحفنا الرديعة. لقد قمنا، باختصار، بكلّ ما يتناقض مع قيم العالم التي صنعتها على مرّ العصور. ولكن، إلام آلت هذه العادات والتقاليد، هذه المعتقدات الدينية، هذه الذاكرة التي نحملها في داخلنا؟ هل إرثنا جدير بتصويب مجرى الأحداث ويبقى حقل من الحرية للحياة الداخلية؟ ربما، ولكن بطريقة لا واعية: صرخة الدم، تأثير الشفافة، والتزعة التأسفية (Atavismas)، كلّها تؤثّر ولكن في الحلقات اللاعقلانية للعواطف والغرائز؛ وهي تعرقل توقعاتنا المتفائلة جداً، وتحرف برامجنا الشديدة الحماسة، وتعوق نجاحاتنا المستعجلة؛ وخلاصة الأمر إن جزءاً من البشر يرفض، بعناد، ما حققه الجزء الآخر، بحيث إننا وصلنا إلى مستويات رديقة من النجاحات التقنية والفكريّة. لا شك أننا ما زال في أول طريق التقنية: وليس في داخلنا تطابق بين «شيئية» الشيء ومقولات فعلنا؟ ربما كانت بعض بقايا الفكر الميثولوجي - الشعري تحوّر نطاق الأشياء فتقدمها لنا في صورة «لعبة» لا في

صورة شيء وظيفي. وربما لهذا السبب ما نزال (باستثناء اليابان) متخلفين في مجال إنجازاتنا التقنية.

ماذا على صعيد الفن؟ هل يمكن الحديث عن الفن كما لو كان ظاهرة معزولة، لا علاقة لها بتجليات الروح الأخرى؟ بالتأكيد لا. حين تنفع الروح وتصبح فاعلة، تتحرك في كل الحالات، وما من فن أصبح يبرز إن لم يكن مُختَصَّناً ومحاطاً بانطلاقه بمثابة في الحالات الروحية الأخرى. ذلك بالتأكيد لا يعني أن الفنان على وعي بما يصنعه؛ لكن هناك ما يشبه انبات جو عام أو مناخ مناسب، تتفتح فيه تجليات النفس المختلفة لتغny بعضها بعضاً. وهكذا يمكن الكلام على روح الزمن (Zeitgeist) في عصر ما؛ لا يهم كثيراً ما إذا كان هذا بمثابة «قدر الكائن» أو شروطاً ديناميكية للعصر. ليس الفن الأوروبي ظاهرة معزولة داخل الثقافة الغربية في عصرها؛ بل هناك رباط عضوي وطيد بين مختلف الثورات التي تحققت في كل حقول المعرفة. وهناك أبعاد جديدة تكتشف، موسعة أفق العالم، وهي تمارس مزيداً من التعميق في الأرض المتحركة التي يقف عليها الإنسان. إن علم الميكانيك الكمياكتشف أن الأجزاء المكونة للمادة لا تخضع أبداً ل.htmleمة الفيزياء الكلاسيكية. ويجري الكلام على مبدأ اللاحتمية، على التسبيبة وعلى السبيبية الإحصائية. وهكذا تصبح البنية الوحيدة للمادة لغيرية، في حين يتزايد اتساع حقل المجهول والخففي. هذا وقد سير فرويد أعمق النفس واكتشف آلية اللاوعي

والليبيدو، كما أقتنم (من أقتنوم) جونغ (Jung) هذا اللاوعي في نفس شاملة، هي المؤمنة على المثل القديمة المهجورة في النفس البشرية. أما علماء الاجتماع الفرنسيون فقد درسوا البني غير المعروفة جيداً في العقلية البدائية، وتحذثوا عن عقلية ما قبل منطقية، وعن مشاركة سحرية. في حين عاد هوسرل إلى الأشياء نفسها واكتشف قصيدة الوعي. في ظل مثل هذا المناخ الثقافي ظهرت الحركات الكبرى في الفن الحديث: الانطباعية، المستقبلية، التكعيبية، السوريانية؛ وبهذه الروحية أراد سيزان (Cézanne) أن يتعامل مع الطبيعة بالاسطوانة والكرة والمكعب، كما أراد بول كلي، المفكر، أن يجعل اللامرأى، مرئياً. أن يكون وراء هذه الانقلابات الكبرى حركة انحلال وتفكيك للممثل الثقافي، واهتزاز لصورة الإنسان التقليدية. فهذا ما ظهر بوضوح في أدب تلك المرحلة، حيث راح المفكرون يدعون إلى العدمية، وأعلن شبنغلر زوال الغرب، وعيّر الشعراء والفنانون عن ذلك بالقلق، ووجد بطل ريلكه، لوريتس بريندغه أن الحياة مستحبطة. إلا أن هذه «الاستحالة» ذاتها تغدو جهداً فوق طاقة البشر يكتشف ما بعد الله ذاته تجربة جديدة لل المقدس.

ماذا عن الفن في بلادنا؟ هل خضع لسيرورة العدم ذاتها التي أشرنا بإيجاز إلى بعض ملامحها؟

لا شك في أن «روح الزمن» في عصرنا، قد فرض علينا، كما فرض علينا هذا «الرباط في الشكل» الذي

تحدّث عنه شينغلر. لقد بقي الفن في الشرق تقليدياً على الدوام. وعني بالفن التقليدي خلود ذاكرة تحفظ البني الروحية التي تشكل ما نسميه القوانين والشائع الثقافية. وفي هذا الفن تتكرر النماذج والأشكال في وحدانية نمط في الرؤيا، لا تتجدد في ظواهرها الخارجية بل في حيويتها الداخلية، لأن الفنانين الذين يعيدون، منذ عصور، انتاج الصور ذاتها والأنماط ذاتها، يعملون على إغاثتها بكل المعيش الروحي في تجربتهم. ذلك أن المقصود ليس التغيير والابتكار بل البقاء على الوفاء «للذاكرة». ويترجم هذا الوفاء بإلغاء الفردية وتذريرها في كلٍ يتتجاوزها. من هنا سر الكتمان والغفلة اللذين يغلفان أعمال الإبداع الآسيوية الكبرى؛ ومن هنا أهمية التجربة الروحية للإنسان؛ لأنه لا يحظى بجواز مرور إلى الذاكرة إلاً لمن يحتفون بالذكريات، ولا يحتفي بالذكريات إلاً الذين يكتشفون أستار محتواها. كشف الأستار يعني الانفتاح على المخفي؛ وكل انفتاح يتطلب فتح عالم هو أيضاً العالم الذي يحمله الفنان في داخله، وفتح العالم يقابل نظره الفنان إلى الحقيقة، ولا تفتح هذه النظرة كشيء محدد: دائرة أو مكعب، ولا كقلق لعالم مجعد بالصنعة البشرية، بل كقبة زرقاء تشع على أطراف الصحراء الخاوية الفائقة الوصف في الطبيعة الصينية، حيث تتفتح الأزهار الذهبية على المياه البكر، وترسم الضاحكة الغريبة على شفاه «بوديساتفا».

وهكذا تلعب الرؤيا الخيالية للأشكال الظاهرة دوراً

هاماً في الفن الفارسي. ولكن، ما إن أخذت الشرائع الثقافية بالتقهقر حتى أخذت القباب الزرقاء تتدنس تحت الرمال المتحركة، والضاحكات تموت على شفاه البوذيين؟ فهل للشرق فن جدير بابداعات ماضيه؟ لا شك في أن بعض الفنون التقليدية ما زالت موجودة هنا وهناك، ولا شك في أن الأشياء لم تخف كلها، إلا أن كثوز الفن التقليدي أقصي إلى الصحف الخلفية.

ويريد فنانونا أيضاً أن يلعبوا، من جانبهم، دور بروميثيوس، ويرؤضوا شيطان الإغراء والرغبة. ولكن، هل يجدون وراءهم هذا الخط الطويل من تفحيت القيم، هذه العدمية، هذه الدنيوية، هذا الاغتراب؛ وهي كلها مفاهيم خاوية ومحرجة، بل هي، فوق ذلك، شروط ملموسة لحياة تُختزل حتى عري عدمها؟ وهل صاغ فنانونا علم الميكانيك الكمي؟ هل كشفوا عن لب المادة؟ هل حَرّلوا الطبيعة إلى دوائر أو إلى مكعبات؟ كلا! كيف سيكون إذن هذا الفن الذي لا يتمتع بذاكرة التقاليد ولا بالإرادة الفكيرية لإرادة القوة؟ سيكون، مثله مثل سائر التجليات الروحية، في منزلة بين المنزلتين: لن يلهمه لا جنون رياضي لدى فان غوغ، ولا الصفاء السحري لدى أصحاب المتنمات من قدمائنا؛ وسيقلد الأشكال القدية دون أن يمتلك سرّها الداخلي، أو الأشكال الطبيعية من فن تبقى روحه غريبة عنه. لهذا يبقى كل شيء قيد الإعادة والمراجعة. إن هذه الحضارات الكبرى لن تتمكن أبداً من ولوج هذه القفرة الخطيرة، ولا

من إنقاذ نفسها، ولا من المساهمة في أعمال خلاقة لعمل جديد، إذا لم تعدد إلى رشدتها وتعرف «مصيرها التاريخي». هذه العودة إلى الرشد لا تتم إلا إذا أعيد تحديد وتعريف كل المفاهيم والأفكار المستوردة منذ أكثر من قرن، والتي تم التسليم بها دون تحيص أو تمعن. ينبغي، بعبارة أخرى، أن نتفق إعادة التفكير، وإعادة اكتشاف الذات، وأن نعود إلى الأكثر أصالة عندنا، لأن نرثي في ما نعتقد أننا سنكونه.

عمٌ يبحث إذن في الحاضر متى أفلتنا الأكثـر حنكة؟ هل يمكن ايجاد اتفاق، أو بالأحرى «مساومة»، بين التحدـي المعاصر وبين طرقنا في النظر إلى الأشياء والإحساس بها؟ بعبارة أخرى، هل يمكن التوفيق بين التقنية والقـاليد، بين إنقاذ الذاكرة وبين الواقع ضـحـية سـيـرـورة تـضـيـعـ الـذـاـكـرـةـ؟ هناك، في الغـالـبـ، مـيلـ إلى اعتبار التقنية شيئاً محـايـداً غـيرـ عـدـائـيـ، قـابـلاً لـلـاسـتـخـدـامـ في غـایـاتـ شـتـىـ. وربـماـ نـفـرـطـ فيـ تـنـاسـيـ حـقـيقـةـ أنـ «ـجـوـهـرـ التـقـنـيـةـ لـاـ تـقـنـيـةـ فـيـ الـبـتـّـةـ». أـمـاـ الـاعـتـقـادـ بـفـصـلـ التـقـنـيـةـ عنـ الـقـيـمـ الـتـيـ تـولـدتـ عـنـهـ، فـهـوـ مـحاـوـلـةـ عـلـىـ كـثـيرـ منـ السـذـاجـةـ وـالتـفـاهـةـ. لـأـنـهـ يـغـفـلـ فـيـ أـحـيـانـ كـثـيرـ أـنـ مـاـ يـسـمىـ عـلـمـاـ وـتـقـنـيـةـ وـتـكـنـوـلـوـجـيـاـ لـيـسـ ظـاهـرـاتـ مـعـزـولـةـ فـيـ الـفـكـرـ الـغـرـبـيـ، بلـ هـيـ مـاـ آـلـ إـلـيـهـ هـذـاـ الـفـكـرـ؛ وـأـنـ وـرـاءـ هـذـهـ النـجـاحـاتـ الـكـبـرـيـ، الـتـيـ تـعـتـبـرـ غالـباًـ بـثـابـةـ معـجزـاتـ، سـيـرـورةـ طـوـيـلـةـ مـنـ التـزـمـنـ وـالـدـنـيـوـةـ وـالـعـلـمـنـةـ؛ وـأـنـ عـلـمـ الـمـيـكـانـيـكـ الـذـيـ أـنـجـعـ الـتـقـنـيـةـ لـمـ يـصـبـحـ حـقـيقـةـ فـعـلـيـةـ لـوـ لـمـ

تقم الأشكال الجوهرية بإخلاء الساحة لصالح العلاقات الرياضية والقيم الكمية؛ ولو لم تتحقق المعرفة، المحددة كطاقة، انتصاراً أكيداً على السلوك التأملي للإنسان حيال الكون. لماذا إذن تبقى الأخلاق المثالية في نظر الصيني الطاوي بثابة اللا فعل؟ ولماذا تتحدث الهند عن الفعل المنزه، والإسلام عن الرضى؟ لماذا يتحدث صوفي مثل إيكهارت (Eckhart) عن الانزواء، داخل الذات؟ لأن في الفعل، الفعل المختزل في معاير الموضوعية والبراكيسيس، قوة، لو تركت لذاتها، معزولة عن القيم العليا من المعرفة النظرية والتأمليّة، خلقت سيرة من التطور لا يمكن عكسها، وسلسلة من ردود الفعل لا تنتهي، في ذروتها، إلا بانحطاط تدريجي لأنماط أخرى من الوعي. هذا الخطر الماثل، المشتبّل في جوهر المعرفة، الموجهة حسراً نحو غaiات عملية، والمؤدية إلى استغلال الطبيعة واحتزالتها بخزان من الطاقات قابلة للتتحول إلى سلع استهلاكية، هذا الخطر هو ما دلت عليه، ربما منذ البداية، الحضارات الشرقية، وإلى حد بعيد اليونانية، حين جعلت البراكسيس يمثل للعبة التأمل المنزهة المجانية المحررة من كل غائية. من اللافت والمهم التثبت من أن الفكر الحديث بدأ أولاً بتضييع الذاكرة البشرية وإلغائها. حين تعرض فرنسيس باكون للمعبودات العقلية وأدانها بالجملة باسم المعرفة التجريبية وباسم الموضوعية، فإنه قام بتصوّغ ميل كان قد بدأ يتشكل في القرن الثالث عشر؛ وكان رجال من أمثال روجيه باكون وأليبر لوغران قد

استعجلوا قدمه؛ والإسمانيون من أمثال أوكمهام (Ockham) كانوا يهينون الأساس لما سمي، في عصر الهضة، ببداية العصر الحديث. إن «معبدات الذاكرة» التي رفضها فرنسيس باكون (معبدات القبيلة، معبدات السوق، معبدات المسرح) تمثل اجمالاً ما نسميه التقاليد، هذا إذا كنا نعني بالتقاليد «مستودع الأمانة»، الذاكرة السحرية، الإرث الروحي الذي يرثه المرء عن جذوره والذي يبقى أميناً لهأمانته لرباط مقدس. إن فكرة «البراعة والتقدم في المعرفة» التي نادى بها باكون وكررها ديكارت، مؤسس الفلسفة الحديثة، هي التي بشرت ببرنامج الاستغلال وتحطيم الفكر الحاسب الذي ظهر تطبيقه في صورة تكنولوجيا، والذي أصبح التكنوقراطيون قادته فيما بعد. إن غياب الأجراء الحرر لتفتح عفوياً للفكر التأملي يعود بوضوح إلى تضييق متدرج لحقل الحرية الداخلية عند الإنسان. فالحرية ليست احتجاجاً على النظام القائم، وضد المظالم الاجتماعية وتحطي صراع الطبقات وحسب، بل هي أيضاً نظرة منزّهة إلى لعبة العالم - نظرة نقيس عمقها السحيق في المثال الأعلى للإنسان - الحكيم الذي رسمت صورته كبرى المذاهب الروحية المشرقة. إن أرهات (Arhat) في البوذية، والحرر - الحي في الهندوسية، هما نموذجان من مثال أعلى يرمز إلى هذه النظرة المنزّهة إلى العالم. إن وراء العمق الدقيق للأشياء تفتحاً عفويًا يشبه تفتح زهرة سحرية في فجر الشكوانية (الهند) أو شععة لنور

الكائن على المرايا الملؤنة للعالم (الإسلام) أو تشوشاً لذاكرة كونية متحركة على محيط السمسارا (Samasâra)، مذهب فيجنا نافادا في المهايانا؛ وهذا ما لا تكفي عن ترداده التقاليد الكبرى المشرقية، وذلك بفضل فتنة نظرتهم السحرية - الشعرية؛ وأن يكون للإنسان سبيل إلى كل ذلك بفضل الرؤيا الصافية لنظرية لا تذهلها جاذبية الأشياء الشاذة، نظرة تتمثل، في حريتها بالذات، باللعبة التي تستخدم فيها، فهذا ما تعبّر عنه التقاليد ذاتها.

حين نذكر العلم والتقنية والتكنولوجيا، ونعتبرها بمثابة الفتوحات البطولية للبشرية، ألا ندين، عن غير علم منا، كل ما يتعارض معها، كل ما لا يرقى إلى مستوى المعرفة العلمية، مجرد كونه عديم الجدوى وبعيداً عن الحقيقة الملموسة؟ حين نقول عن شيء ما إنه ثبت علمياً، فإننا نتدخل فيه مرتبة رفيعة القيمة لا تشکر من أي تناقض داخلي؛ ومن أجل مراعاة الجوانب الروحية، (هذا إذا كنا متساهلين)، نترك المجال حرّاً للتغيير عن الرأي الشخصي. ذلك أن الجوانب الروحية تصبح محصورة في نطاق المجال الخاص، في ظل عالم معايد لتفتحها. يقول الهندوس إن المعلومة تكون صحيحة طالما أن تقضها لم تثبت صحته بعد. وعالم التجربة الأميركيقة صحيح طالما أن عالم الكائن لم يكشف سره بعد. ألا يمكننا أن نضيف أيضاً أن عالم الحقائق العلمية - التقنية يبقى صالحًا نسبياً، إذا ما ارتقى الإنسان إلى مستوى نظرة أخرى؟ لا

يمكّنا أن نفعل ذلك، لأنّه يتطلّب قفزة وجسارة في المجازفة؛ في حين أنّ المعرفة المتجزئة في عالمنا، في فصلها الدقيق بين مختلف قطاعات الأشياء، تخاصّرنا، كلاًّ ممّا في نطاق محدود من منظومات المعرفة؛ انطلاقاً من ذلك علينا أن نستغلّ ضمانة الشخص المشجعة بحيث يحمينا ذلك من العواصف ويدعونا إلى خوض مغامرة الإبحار الشاقة في بحار هائجة. كلّ تجربة روحية باتجاه الحقيقة هي قفزة في لجة الكائن، ومجازفة يضمنها المثال الأعلى لإنسانية متعطشة لأن تتخطى نفسها في اللحظة المناسبة من لحظات الرغبة السامية. غير أنّ الإنسان المعاصر، فيما هو يوسع بلا حدود، يضيق بلا حدود نظرته: «جناحاه العملاقان يمنعانه من التحليق».

ماذا إذن في هذا التحدّي المعاصر؟ خطير تغيير علاقات الإنسان مع العالم ومع الطبيعة. هذا التحدّي لا يجعل ممكناً قيام الحوار بين الحضارات، لكنه يجدو كأنّه هو الذي يعنيها بقوّة الحضارة التي غدت، في الوقت الحاضر، كونية. وهذا نحن، يعني ما، بدأنا هذه الحركة من العدمية التي راح نعيشها، الذي ربما يعتبر النبيُّ الوحيدي في القرن الأخير، يتألم ويشكّو من مساوئها. مذكّر غداً المنظر الذي يرسم على الأفق بثابة غروب للآلهة وانحطاط وتضخم للقيم الميتافيزيقية، وهو الأمر الذي اكتمل في الغرب. غير أنّا لا نزال في مرحلة المعتقدات الساذجة من القرن التاسع عشر، في حين بلغت العدمية الغربيّة درجة يستحيل عليها معها إلّا أن ترتد ضد ذاتها.

إن الانقسام الشيزوفريني الذي يصيّبنا يشلّ قوانا، ويشي عزائنا، ويُسْيء إلى انطلاق الفكر الحرة. إن تاريخ الفكر الغربي يمثل، بمعنى ما، أسفار الفكر بحثاً عن الأُسس. وفي الحالة الراهنة، لا تملك هذه الحماسة الضرورية حتى لأن نرمي أنفسنا في الاتجاه المعاكس، نحو «كرة الأنوار النبوية». ولا تملك ما يكفي من الحرية والوضوح لكي تجدّد، من غير مشقة، مهمة سيزيف الرتيبة. إننا في منزلة بين المتزلجين يلعننا سيزيف، وعاجزون عن القيام بما قام به، ومثل هذا التقلّل والتزعزع يجعلاننا سريعي العطّب أمام الصدمات.

والآن كيف يمكن أن نتصور مساومة بين نمطين من الوجود. يدعونا الأول إلى حدود الفكرة، إلى نهايات الأيديولوجيات ذات الغايات والوسائل اللامحدودة، بينما يفرقنا الآخر، كما يقول إيكهارت، في «صحراء الوجود»؟

علينا نحن أن نبحث عن تسوية، هذا إذا كنا قادرين على ذلك.

## الفصل الثاني التحول والتغيير

إنني المحاضر الأخير، وكان جان بران (Jean Brun) الأول الذي افتتح الجلسة الأولى من هذه الندوة؛ وتمثل نحن الآتين طرف في الخطيط: البدء الطليق من أي سابق عليه، الختام المثقل بما راكمته الحالات المتصلة في سلسلة من ثمانية عشرة جلسة. هناك مقاطع من مداخلتي أصبحت قديمة منذ افتتاح الندوة وأخشى من الواقع في التكرار. ومن الطريف أن تستخرج كيف تناكل الأفكار بفعل التكرار. يقول الشاعر «يشيخ الخلود في ليلة انتظار». كنت أرغب في حذف مقاطع تبدو لي أنها سقطت، لكنني لم أفعل ذلك. سترون أن الاستنتاج الذي توصلت إليه الآن لا يتوافق تماماً مع ذاك الذي يظهر في عرضي؛ لكنني تركت هذا التناقض على حاله لكي أين لكم مسار هذا الطريق الذي مشيناه معاً.

سأقول لكم، من ناحية أخرى، ما تعلمنه في هذه النهارات الملية الغنية. تعلمت، بدايةً، أن الشرق والغرب اللذين لم نتوقف عن الرجوع إليهما خلال هذه الأيام، هما، بالتأكيد مجالان ثقافيان وجغرافيان، لكنهما أيضاً

نطان مختلفان في النظر إلى الأشياء والإحساس بها، يوجد بيننا مشرقيون غرييون وغرييون مشرقيون؟ وتعلمت أيضاً أن أحد الشروط الأساسية في كل حوار ربما يكون الحب، حيث الافتتاح لا يكون فحسب على أفكار الآخر، التي قد تكون موضع اختلاف، بل على هذا الوجودي في الإنسان الذي سماه باسكال: «عظمة الشرط الإنساني ورؤسه».

إنني أدرك لماذا تكون السياسة كبيرة الأهمية بالنسبة للبعض، كما تكون المعرفة الروحية بالنسبة لآخرين، والصمت ما بعد الحوار بالنسبة لفريق ثالث؛ لأن السياسة، والمعرفة الروحية، والصمت هي، كما ترون، أشكال التعبير المختلفة عن هذين العظمة والبؤس إياهما في الشرط الإنساني. كيف ننكر أهمية السياسة وهي لا تنفك تربكنا بكل أشكال السيطرة والمناورة؟ في حين أنها تستولي على كياننا برمته، وتجعل منا بشراً يبعد واحد؟ وكيف لا نحب العرفان وهو الباقى أملاً وحيداً بالخلاص حيث تساقط القيم كتفاحات مهترئة؟ وكيف لا نبحث عن الصمت بعد الحوار في حين يبدو الصفاء المشع الذي يضيء ضلال البشر؟ يمكن أن نبدي من الاستلطاف لأحدها أكثر مما نبديه لغيره لكننا لا نستطيع أن ننكر تعاليتها، وربما، من يدرى، تناقضها على مختلف مستويات الكائن. ولكن ألا يمكننا أن نتحاور دوماً؟ حين رفض ماركس، بكلامه التعبوي المؤثر، استلاب البروليتاريا الذي هو استلاب الإنسان؛ وحين تكلم

ماركوز على تخيل الإنسان وتوخشه في المجتمعات الصناعية؛ وحين رئي أدورنو لحال تقهقر الإنسان إزاء الطبيعة بما يشبه الوقاية الذاتية الجامحة؛ وحين روى السهوروري منفي القاصد الغربي، الباحث عن شرق الأنوار؛ لم يقولوا جميعهم ولم يفعلوا الشيء ذاته، لكنهم حذروا، كلّ على طريقته، عظمة الشرط الإنساني وبؤسه، نقطة التقاء هذه، هي بالضبط الصلة التي يمكن أن ينشق منها، على ما أعتقد، الأمل بحوار جديد بين البشر.

لن أنسى أبداً هذه الكلمات البليغة لجيلبير دوران خلال جلسة اختتام الندوة في جامعة سان جان في أورشليم، حين قال، وهو يحدد موقف المشاركين: «إنا رجعيون في نظر كثيرين، وتقليديون في نظر آخرين؛ لكننا نبقى في صميم المعارضة». هناك، من دون شك، طريقة متخيلة في أن يكون ثورياً من تطابق الثورة في ذهنه، لا مع قلب النظام القائم، بل مع تغيير الصورة الأخرىة للعالم؛ كما أن هناك الثورة الملازمة لبنية العقل التاريخي الديالكتيكية، الذي يعمل بقوّة الرفض. إنا جميعاً معارضون رافضون: مناضلون مسيّسون، تائرون خائبون أو صوفيون متّوروون. ومع ذلك نبقى معزولين، في جلستنا هنا في القاعة الجميلة المcentrée، جزيرة معزولة في حديقة معزولة داخل واحة معزولة من الأرض الإيرانية. أما المعارضون الآخرون من هذه البلاد المقيمة خارج سياج هذه الحديقة، فتحن في نظرهم رجعيون

كما أن اجتماعنا هو ترف غير لائق. وما يعكس هنا على الصعيد الاجتماعي داخل حدود البلد الواحد، هو أيضاً صورة لما يجري بيننا وبينكم، بينكم وبين ذويكم، بيننا وبين ذويينا، بين معظم البشر، بين مختلف المتحمرين، والمعدّين على هذه الأرض. ولأن من الصعب على البشر أن يعرفوا أنه ما من رابح وما من خاسر، ولا منتصر ولا منهزم، لا رجعي ولا ثوري في هذا العالم الزائل، بل ليس فيه سوى لحظات نادرة وأصيلة يصاب فيها البشر بالألم. وهذا الألم هو الذي يجعل منا متعرضين رافضين؛ وهذا الرفض هو الذي يجمعنا وجودياً ويفرقنا أيديولوجياً. يقول لنا البروفسور هنري كوربان، وهو يسرد رسالة بارسيفال (Parsifal): «اليد التي تسبب لنا الجرح هي ذاتها اليد التي تشفيه». ولهذا فإن نقطة التباعد هذه، هي نقطة التقاطع والتقارب. وانطلاقاً من هذه النقطة ربما يمكن لنا، يوماً ما، أن نعيد اللحمة لهذا التمزق الذي يبقى، بضرورته، ملازماً لشرطنا الإنساني، ويجعل مختلف المنظومات متقارقة، لا تلتقي إلا لكي تبتعد. لكي يكون الحوار، ربما ينبغي أن يتتوفر ما يسميه ميرسيا إلياد «قطيعة في المستوى»، أي جعل الإنسان كلياً، بحيث يدمج فيه كل مستويات الوعي ويتسامي بها.

انطلاقاً من ذلك يمكن لكل وجهات النظر أن تفهم، ويمكن أن يعاد صنع توليفة هذا الإنسان الجزاً الذي يراه البعض الإنسان الصانع والبعض الآخر الإنسان

التكنولوجي ويراه فريق ثالث الإنسان الروحاني؛ وإن الإنسان هو كل ذلك، بل هو أكثر من ذلك أيضاً: إنه صمت ما بعد الحوار الذي حدثنا عنه البروفسور أيزوتسو: أي المقطع اللغظي «Om» من الكلمة المقدسة في الهند التي تسمى على الحروف الثلاثة التي يتتألف منها اللفظ: A, U, M.

المداخلة التي سأتلوها عليكم نقدية إزاء هذا الغرب الذي أحب، والذي أدين له بجانب كبير من تكويني الفكري، والذي علمني كيف أفكر، كيف أطرح القضايا وكيف أسائل الأشياء. وسأكون نقدية إزاء هذا الشرق الذي تضيق رقته الجغرافية شيئاً فشيئاً، والذي إليه أنتمي، وأحس بحضوره كأرض مناسبة في أعماق نفسي. ربما إلتي لا أنتمي إلى هذا ولا إلى ذاك، وربما أكون مشابهاً لإخوتي، مشردي الغرب، الذين يجوبون شوارع العالم بحثاً، والله أعلم، عن دواء لداء لا يشفى. لست أدرى. لكنني أعرف شيئاً: أعرف أننا، رغم المسافة التاريخية التي تفصل بيننا وبينكم، مسافرون جميعاً على ظهر مركب واحد.

حين أسسنا المركز الإيراني للدراسة الحضارات، كنا نريد، من جهة، أن نقيم حواراً مع الحضارات المسمة تقليدية، والموضوعة إزاء التحدى الغربي في الوضع التاريخي الذي نحن فيه، ومن جهة أخرى، أن نحاول القبض على روح آخر التحوّلات في الحداثة التي تخضع في النهاية لجميع مؤثراتها.

تردد مهمتنا صعوبة لأنها تصطدم بعقبتين: استلاب متزايد حيال الذات وحيال القيم الكبرى التي كانت تتحور حولها نظرتنا إلى العالم، يلي ذلك عدم إدراك إضافي لروح الحضارة الغربية. عقبة مزدوجة تتمثل غالباً على صورة ما أسميه: وهماً مزدوجاً: فمن جهة نعتقد أننا نحافظ على هويتنا الثقافية، ومن جهة أخرى نعتقد أننا دخلنا في روح الحداثة. أما عن نتائج هذا الوهم المزدوج، وهي مذهلة، فسأتناول ذلك فيما بعد.

لطرح أولاً هذا السؤال الأساسي: لماذا ترثي اليوم، الحضارات التقليدية التي أرست في تاريخ البشرية أسس أكبر الإبداعات، تحت وطأة بلاهه تسبب الشلل أكثر فأكثر؟ بعبارة أخرى، لماذا يستبدل في أيامنا، حوار كبريات حضارات الماضي بعزلة ثقافية وعجب حيال غرب نقله مترجماته الدنيا وتخدع ونعزى أنفسنا بسراب تقدم موهوم؟

إن الحضارات التقليدية تحيط اليوم أزمة الهوية ذاتها، وهذه الأزمة متصلة بالانقلابات الكبرى التي ولدتها، عبر العصور، الحضارة الحديثة. ذلك يعني أن هذه الأخيرة تحيل في تاريخ البشرية مكانة استثنائية، وحين أقل استثنائية، أعني تميزها بخصوصية متعددة على أشكال أخرى من الحضارة. حين ينحوب تاريخ هذا الفكر من أوله إلى آخره، نكتشف حركة ملزمة له، حركة متواصلة من التحولات والتغيرات الكمية، حركة، تبعاً لتناولنا إليها في صورة تطور خططي في الزمن، أو في

صورة سقوط قيم روحية ومتافيزيقية، تتمثل إما كتقدم لا محدود وإما كعدمية متنامية.

من ناحية أخرى، إذا كان هناك من علاقة عضوية بين المراحل التاريخية لهذه الحركة وبين أشكال الوعي التي تضطلع هذه الحركة، على امتداد تطورها، بصنعها في عقول كبار المفكرين، فهذا يبيّن، كما رأى هيغل، أن تاريخ الفلسفة وفلسفة التاريخ هما شيء واحد: الروح تدخل في التاريخ لتجعل لكل حالة من حالات التحول كينونة وطريقة خاصة في الكشف مطابقة للوعي الذي يكتشفها. وأن تكون الأشكال المتعاقبة لهذه الكينونات بمثابة تجليات متنامية للروح، بدءاً بالتجريد المضلل للعدم وصولاً إلى الأشكال الملمسة لوعي الذات كما يريده هيغل؛ أو أن تكون بمثابة سقوط متنام للقيم المتافيزيقية وصولاً إلى موت الله، كما أعلن نيشه؛ أو أن تكون بالأحرى بمثابة «الكفر بالكافئ»، كما يقول هيذرغر؛ فهذا يفسّر أمرين: من جهة أولى، لم يعط كبار المفكرين الغربيين معنى واحداً لتاريخ فكرهم، أما فكرة التقدم كما فهمها أتباع المذاهب الوضعية فهي ليست كلمة التاريخ الأخيرة. من جهة ثانية، يبدو التاريخ والأنطولوجيا وثيق الصلة، أي أن هناك تطابقاً بين الشكل الذي تكشف فيه الكينونة للوعي الغربي، في كل مرحلة من التاريخ، وبين الطريقة التي يتبعها الوعي في الكشف عنها. إنها ظاهرة غريبة كلّاً عن الحضارات التقليدية الكبرى، لأن الكينونة، بعيداً عن كونها فاعلية أو سيرورة تتحقق في

التاريخ، هي هذه الوفرة الثابتة، هذا الخواء التام الذي، بدل أن يمضي في طريق التحقق، لا يشكوا، على العكس من ذلك من أي سقوط في الزمان، ومن أي امتداد في المكان، أو أي تهffer في المحسوس؛ ولهذا، لا يخترل بأية قيمة مهما كانت رفيعة أو سامية، بحيث يقى كل ما عدا الكينونة، وذلك قياساً على سرها المغلق، إما استشباحاً كونياً كما في مشهد قيدانتا الهندية، أو ظاهراً من غير مادة كما هي الحال في الإسلام. حتى أن الفكر الغربي يستمر منطقياً مع نفسه، على الرغم من الأزمات المتواصلة التي تصيبه، وهي أزمات متضمنة في بنائه الفصامية التحولية ذاتها. مع كل رحلة تدفعه إليها مغامراته في تجربة كينونية جديدة، يتواجه هذا الفكر مع ميل معاكس يؤدي، احتمالاً، إلى أن يعادل إما قفزة جريئة نحو المثالي، وإما إلى مزايدة مفردة في الحقيقي والملموس، معيناً بذلك، بانتظام يشبه انتظام راقص الساعة، هذه الحركة اللامحدودة التي يسميها هيغل اللانهائي السنيء. إن التوترات بين الفكر اليوناني والمسيحية، بين العصر الوسيط والنهضة، بين الرأسمالية الشيوعية، الخ، تعبير عن مراحل متعاقبة من هذه الحركة المقلقة التي يراها ه. روشنخ بمثابة «أفقعة وتحولات للعدمية الأوروبية».

ليس عجياً إذن، في هذا السياق، أن يكون مصدر إلهام اثنين من مفكري النصف الثاني من القرن التاسع عشر، وهما الأكثر قلقاً وبقعان على الطرفين الغربي

والشرقى من المسيحية، أن يكون هذا المصدر هو نقطة القائهما مع شكلي العدمية الأوروبية، غربها وشرقها. إننا نعني بهما نيتشه ودوستويفسكي. وعلى الرغم من الاختلاف بين شكلي العدمية هذين، من حيث البنية، فإنهما يكشفان عن وجهين لظاهرة واحدة؛ وليس مدهشاً إذن أن تكون الاشتراكية الملحدة، كما هلم منها دوستويفسكي، والماركسية هما نقطة التزاوج بين هذين الوجهين من هذه الظاهرة الروحية ذاتها. وإذا كانت العدمية الألمانية قد أدت إلى قيام الرابح الثالث؛ وإذا كان هتلر قد جسّد، في نظر بعض المفكرين الألمان، روح العدمية، كما سبق لنابليون أن جسّد «روح العالم» (Weltgeist)، حسب رأي هيغل، فإن العدمية الروسية أفضت إلى البولشفية. وفي كل الحالات جرى اختزال الإنسان إما إلى معتقدات بيلولوجية لعرق سامي، وإما إلى فكرة يوطوية تقول بوجود طبقة منقذة للإنسانية؛ أي اختزاله في فكرة نوعية فارغة ومجردة عن الإنسان خالياً من كُل إنسانية.

أنبياء مأساويون من عصور مجتمعه، إنهم يمثلون على التوالي الهستيريا الميتافيزيقية للشعب الروسي (برديف)، ونقطة التفجير والفاوستية في الغرب؛ إلا أنهم رأوا ما ليس باستطاعتنا نحن الشرقيين فهمه، نعني بذلك، حسب نوفاليس، «حيث تغيب الآلهة تحل الأشباح».

إذا كان اختفاء الآلهة وحكم الأشباح، أمرين مستهلكين في جزء كبير من العالم، وإذا كان مصير

الغرب هو ما يشير به، بأبيهه، الأنبياء الرؤوسيون في العصور الحديثة، فماذا سيكون مصير الحضارات التقليدية؟ حين نحدد موقع مصيرنا التاريخي بالنسبة لمصير الغرب، نطرح ثلاث مسائل أخرى، هي، بالتحديد، تلك التي نريد تناولها في هذه المداخلة.

١ - ما هي طبيعة «المسافة» التي تفصلنا عن الغرب؟ التخلف الذي نعزوه إلى العالم الثالث، هل هو تخلف اقتصادي فحسب؟ أم أنه يشمل أيضاً مجال الوعي والثقافة؟

٢ - حين نحدد موقع المصير التاريخي للحضارات التقليدية نعرف أيضاً إلى أية مرحلة من التاريخ ننتهي، وذلك نظراً إلى أننا، من دون أن نشارك في حركة هذا التاريخ التي غدت كونية، تتلقى كل الصدمات بلا مقاومة، في موقف دفاعي مشلول. حين نعرف مصيرنا التاريخي، نعرف أيضاً طبيعة هذه التغيرات النوعية التي تتعرض لها حالياً.

٣ - بعد تقويم هاتين المسألتين، نعرف، أخيراً، ما إذا كان ممكناً قيام حوار حقيقي بين الحضارات على غرار ما حصل في الماضي من لقاءات مثمرة، على أفضل ما يكون، بين إيران والهند، والهند والصين، والصين واليابان، وبين الإسلام والمسيحية...

ولكن علينا، لكي نتعرف إلى مصيرنا التاريخي، أن نعرف أيضاً المصير الحالي لل الفكر الغربي، إنه تأكيد كبير

النتائج، ويعكن أن يتبدل تبعاً لزاوية النظر إليه: الوضعية، أو الماركسية، أو التقليدية.

## العهد الفاصل

يمكن القول، من وجهة نظر تقليدية، إن تطور هذا الفكر يظهر بثابة ازياح عن المركز: من الأعلى إلى الأدنى، من الأنropيات إلى التاريخانية، من الروح إلى الغرائز، من تأمل الذات المتلاشية في المطلق، إلى التوكيد المتنامي للأنا المفرطة في انتفاخها في مواجهة الله كما في مواجهة الطبيعة. ربما كان يمكن إبراز أربع حركات هبوط تشمل المعرفة، العالم، كما الإنسان والتاريخ.

ويمكن تحديد هذه الحركات كما يلي:

- ١ - من النظرة التأملية إلى الفكر التقني؛
- ٢ - من الأشكال الجوهرية إلى المفاهيم الميكانيكية الرياضية؛
- ٣ - من الماهيات الروحية إلى الميول والغرائز البدائية؛
- ٤ - من الأنropيات إلى التاريخانية.

### أولاً: من النظرة التأملية إلى الفكر التقني

تفضي هذه الحركة ببني كل الأشكال الوسيطة من المعرفة التخيلية التي تسوق، ضمن نظرة (عرفانية) للعالم، ظاهرة التأويل الصاعدة.

يترتب على ذلك أن الإنسان، مقطوعاً عن جذور ذاكرته الأصلية، يقى ذاتاً مستلبة، أمام عالم مختلف

حتى حدود الموضوعية الصافية. إن كثرة الكائن، يقول لنا هيذر، تصبح مادة أولى للإنتاج، وشكل الكشف عنها هو إرادة الإرادة أي هو التحدي والبحث.

يستبدل الكائن ككائن بالكائن كأداة. أما الفكر المسيطر فهو الفكر التخطيطي الحاسب. وهو يعمل، كما يقول هوسرل، مستيقناً ومصمماً، أي صائغاً العالم على هواه: فهو يجرب، يقبض على العالم بلغة العلاقات التي يمكن حسابها وتقديرها. وكل ما لا يدخل في نطاق خطة قابلة للتقدير الكمي، أو في إطار فكرة تخطيطية، أي في اتجاه البرمجة، يشكل عقبة أمام المعرفة، ويوضع، وبالتالي، في حقل المجهول واللامرغوب؛ في حين ليست المعرفة الحقة، في نهاية التحليل، سوى السيطرة الشاملة على الإنتاج. وعليه فإن العالم يتحدد ضمن العلاقات الرياضية الفيزيائية، كما أن الإنسان يصبح مادة أولى للإنتاج ومادة للاستهلاك في آن واحد، وكذلك تصبح الثقافة الكبرى ثقافة جماهيرية. كان يلزم أن تتوفر كل جهود علم النفس والفيزيولوجيا والمدارس البنوية لكي يعاد الاعتبار للبني الرمزية في الفكر السحري - الشعري.

## ثانياً: من الأشكال الجوهرية إلى المفاهيم الميكانيكية

تؤدي هذه الحركة إلى تزمين العالم وعلمنته ومكتنته، وإلى اختزاله في مفهوم فيزيائي رياضي. فقد استبدل

النظام المراتي للكون في العصر الوسيط، منظوراً إليه من طريق القياس بالنسبة إلى إله مستعمل، استبدل، في فلسفة النهضة، بالحلولوية، واستبدلت هذه الأخيرة، خلال الأزمة الحديثة، بذهب الشورية: أي أن أحىائية الطبيعة، في عصر النهضة، أخلت الساحة بدورها لمفهوم رياضي عن العالم، حطم البنية المركبة من الله - عالم الطبيعة، ليعيد من جهة عظمة الله، ويختزل، من جهة ثانية، الطبيعة في القوانين الرياضية للحركة الميكانيكية. أما الله فهو، في الوقت الحاضر، كائن كلي القدرة، ليس له أية علاقة مباشرة بالطبيعة. وكتاب الطبيعة مكتوب بأحرف الرياضيات. «في منطق غاليليه في تريض الطبيعة، يقول هو سرل، تبدو الطبيعة ذاتها مؤمثة في ظل الرياضيات الجديدة؛ ويقال إنها ستصبح، في الأزمة الحديثة، هي ذاتها، تعددية رياضية». وقد استبدل الفكر، وهو ينافس الآلة، بالآلة، وذلك لأن العقل الجدلاني سيف ذو حدين، كما يؤكد لنا هوركهايم وأدورنو في دراستهما المهمة حول أسطورة عوليس ويداه عصر الأنوار. إن الماكر عوليس، وهو يتملّص من سحر الإحيائة والقوى السحرية، تخلص من التضحيات، مكتفياً بالخضوع لها ظاهرياً. هذه الخديعة بخصوص قوى الطبيعة، هي التي تقف وراء بروز العقل المستثير. وبتأكيده ذاته، سيطر عوليس على الطبيعة ووقف في تعارض معها. ولكن تاريخ هذا الانتصار هو أيضاً تاريخ الانطواء الذاتي لهذه التضحية: ويعود ذلك، كما يقول الكاتبان ذاتهما، إلى

«أن الأنماط الثابتة في شخصيته التي تبشق بعد إلغاء التضاحية تغدو من جديد، وفي صورة مباشرة، تضاحية قاسية يمجد الإنسان بها نفسه، وأحياناً وعيه في تعارض مع السياق الطبيعي». إن الإنسان، في رفضه التضاحية التي تتطلبه الطبيعة، يضحى بنفسه، ذلك أن فدية ذلك هي نبذ الطبيعة من داخل الإنسان<sup>(١)</sup>.

ولكن كلما نبذ الإنسان الطبيعة «تراجع نحوها تراجعاً هو بمثابة محافظة على الذات مطلقة العنان». وهكذا «فإن لعنة التقدم الذي لا يقاوم هي تراجع لا يقاوم». ولهذا فإن الآلة، فيما هي تعذيب البشر، تجعلهم معوقين، «وفيما هي تضاحي بالفكر في شكلها المُشَيَّأ كرياضيات أو آلة أو تنظيم، تثار لنفسها من الإنسان الذي يتتجاهلها، والعقل يمتنع عن التتحقق»<sup>(٢)</sup>، أما البشر فيميلون إلى التقرب من حالة البرمائيات<sup>(٣)</sup>. ويمكنا أن نضيف، في هذا السياق، أن الشكلين المتضادين من هذه الحركة الاختزالية يبدوان، من جهة، بمثابة سيطرة عجيبة للتقييد، ومن جهة أخرى، بمثابة سيطرة، لا شك فيها، للغرائز وعودة إلى الطبيعة.

### ثالثاً: من الجوهر الروحية إلى الميل والغرائز البدائية

هذه الحركة هي نفي لكل افتتاح روحي لدى الإنسان. ينجم عن ذلك أننا نصل مع المذاهب الطبيعانية والوضعيانية إلى نظرية الإنسان البدائي (الصانع)، التي،

على أساسها، لا يوجد اختلافات جوهرية بين الإنسان والحيوان، بل مجرد اختلاف في الدرجة. والعقل ليس انعكاساً للعقل الأسمى بل مجرد ظاهرة عارضة من ظواهر الطبيعة. أما الغرائز التي تحدد حركة هذا التاريخ فهي إما ميل جنسية، الليبido (فرويد)، وإما ميل للقوة وتوكيد الإرادة (شوبنهاور، نيشه، أدلر)، أو ميل إنتاجية، إذن عوامل إنتاج متحدلة من ميل غذائية بالمعنى الأكثر اتساعاً للكلمة (ماركس). وفي مثل هذه الحالة، نجد أمامنا إجابة ماكس شيلر البليغة: فهو يقول إن بين الإنسان المترقي إلى مستوى الروح، بالمعنى المسيحي للكلمة، وبين المخلوقات التي تمشي على قدمين، فرقاً لا يمكن تجاوزه، أما الفرق بين الحيوان والإنسان الصانع فهو مجرد فرق في الدرجة. «ليس الله هو الابتكار الإنساني الشكل، بل إن الإنسان هو المخلوق الإلهي الشكل»<sup>(٤)</sup>.

#### رابعاً: من الأخرويات إلى التاريجانية

هذه الحركة هي نفي لكل محتوى رمزي وأخروي للزمن، وهي اختزال الزمن في حركة مستقيمة وكمية ليست نهايتها لا في رجعة المسيح ولا في العود الأبدى، بل هي في تقدم خطى لا محدود في الزمان. هذه النظرة إلى الزمن لم يكن لها أن تتحقق لو لم يكن لمفهومي الإرادة والفعل، المتضمنين فيخلق المسيحي انطلاقاً من العدم، أن يحلأ باكراً محل المفهوم اليوناني عن الكائن الثابت، وأن يحوّل دائرة الطبيعة إلى أفق للتاريخ بهدف

تسهيل مسار هذه السيرورة التي بلغت نهايتها الأكثـر جذرية في ما أسماه جيلبير دوران: «عبادة التاريخ».

نقطة التقاطع بين هذه الحركات الأربع، أي تحويل الفكر إلى أداة، وتربيض العالم (من رياضيات)، وتطبيع الإنسان (من طبيعة)، وزرع الطابع الخافي الأسطوري عن الزمن، هذه النقطة هي شكل للتأثير الكوني الذي تركه الفكر الغربي؛ التأثير الذي قطع، بفعل سيطرته وانتصاراته العجيبة على الصعيد التقني، قطعاً نهائياً، كل حوار حقيقي بين الحضارات.

إن آخر مرحلة من مراحل السقوط هذا تطابق، في نظر بعض المفكرين، من أمثال هرمان روشنينغ، مع المرحلة الفاصلة، أي، بطريقة ما، مع العبث. إنسان اليوم، كما يقول هذا الكاتب، «لا يعتقد بإله المسيحيين ولا بإله الفلاسفة. وليس عنده لا خير ولا شر، لا فضيلة ولا رذيلة، لا واجب ولا إجرام ولا الترام. ولهذا فهو ليس مصلحاً ولا ثورياً، ليس أخلاقياً ولا غير أخلاقي، ليس متشائماً ولا متفائلاً»<sup>(٢)</sup>. يعني هذا أنه يعيش في العبث واللامعقول، وهذا العبث، يضيف أليير كامو: «متعلق بالإنسان مثلما هو متعلق بالعالم. إنه في الوقت الحاضر صلتهما الوحيدة»<sup>(٣)</sup>.

المرحلة الأخيرة من العدمية، كما وصفها كبار مفكري العصور الحديثة، تتمثل إما على شكل قدرة انحلالية تنتهي بهوس التدمير الذاتي، وبالتالي فهي

عدمية فاعلة، كما هي الحال عند نيشه، وأما في صورة زمن التقهقر، كما هي الحال عند هيدغر، أي زمن يتميّز بنقص مزدوج، وبيني مزدوج: لم يعد هناك وجود «أبداً» للآلهة التي اختفت، وليس هناك وجود «بعد» لله الذي سيأتي، يعني ذلك وجود المرحلة الفاصلة، مرحلة الغياب.

إن ردود الفعل المختلفة التي نراها ترسم، في أيامنا، على الأفق، تأخذ أشكالاً مختلفة، من الثورة حتى الرفض، ومن الرفض حتى قفزة التخطي. هناك، بداية، كما يبيّن ذلك جيداً جان بران، في كتابه: «مشروع الغرب»، تكاثر في حركات الرفض، «الضد والمضاد»، «مثل الأجزاء المضادة، القصائد المضادة، الذاكرة المضادة، الرواية المضادة، الإنساني المضاد، أو دبيب المضاد، الفن المضاد، طب الأمراض العقلية المضاد، وهي تزدهر في الوقت نفسه مع الثقافات المعاكسة»<sup>(7)</sup>.

ثم تأتي، بعد ذلك، حالات الهروب والاختفاء التي تأخذ، حسب جان بران، أشكالاً أربعة: (١) السياسة والجنس وضمن هذا السياق يصبح التحرر الجنسي والثورة وجهين من حقيقة واحدة<sup>(8)</sup>. (٢) بواعث الهذيان وأسفار التخدير، كما عند تيموثي ليري، وجيل الـ «بيت» (Beat). (٣) الديانات الآسيوية ولا سيما الزن (Zen) كما عند أ. واط وأتباع الثقافة المضادة. (٤) وأنهرياً مختلف أشكال الماركسية. إنها إذن: الجنس، والمخدرات، والزن (Zen) والماركسية، أي، كما يضيف

جان بران «السفر عبر الجنس والمخدرات والإشراق الإلهامي والثورة»<sup>(٩)</sup>.

يمكن أن نضيف إلى هذين الميلين ثالثاً هو من إنتاج كبار المفكرين، في محاولة القيام بقفزة جريئة فوق لجة العدم. أما الفلاسفة الذين يخشون من هذه القفزة فهم يختارون، كما يقول ويشديل، وسائل فلسفية بامتياز<sup>(١٠)</sup>. إن نظرتهم تستلزم التجربة الأصلية للوجود والاستعلاء الإيماني أكثر مما تستلزم تساؤلاً فلسفياً محضناً، وذلك يظهر في قفزة هيدغر في لجة الكائن التي أتاحت له، بفضل الفكر الاحتفائي، أن يفكر بما لم يخضع بعد للتفكير داخل خفايا الكائن؛ نرى قفزة ياسبرز (Jaspers) إلى ما بعد لجة العدم، التي أتاحت له الاهتداء إلى الإيمان الفلسفى؛ وفي الشك الجذري عند تيليش (P. Tillich)، الذي أفضى إلى الإيمان المسيحي. ففي تحليله النقدي لعبارة نيشه الشهيرة: «مات الله»، يقول هيدغر: «التفكير بالله ياعتبره قيمة، حتى وإن كانت الأسمى، لا يرقى إلى الله في شيء... إذن، الله لم يمت، وألوهيته تحيى دوماً، لأنها أكثر قرباً للفكر منها للإيمان»<sup>(١١)</sup>. إن المرحلة الأخيرة من العدمية تتطابق إذن مع بداية تجربة روحانية جديدة لإدراك الألوهية بعيداً عن التسميات التي تطلق عليها وعن تمثالتها الرمزية.

إذا كان روح الزمن الغربي قد ظل، كما رأينا، العصر الفاصل، أو عصر انتظار آخر، فما هو إذن، في هذا السياق، المصير التاريخي للحضارات التقليدية؟

## المصير التاريخي للحضارات التقليدية

هل الحضارات التقليدية هي في زمن تقهقرها؟ لا. ليس بعد. هل هي في مرحلة النياياب الكلية لله الذي، بغيابه، يدفع نحو قيام تجربة روحانية جديدة؟ لا. ليس بعد. إذن أين هي من ذلك؟ إنها في عصر احتضار الآلهة. وحالتها الوسطية ليست بين غياب الإلهي وحضوره، بل بين احتضاره وموته الوشيك. بعبارة أخرى، إنها في مرحلة انتقالية، في مرحلة «ليس بعد» جواباً عن المسؤولين السالفين. ولكن إذا كان الغرب في هذه المرحلة ذاتها، فما هو الفرق بين انتقاليته وانتقاليتنا؟

في هذا السياق، يصبح أيضاً التخلف الذي نعزوه إلى العالم الثالث، رغم احتفاظه الظاهري بالقيم الروحية للثقافة، عقبة أمام الوضوح الذي تتطلبه، بالضرورة، المرحلة الأخيرة من العدمية. إن كلمة «تحت» في العبارة الفرنسية (*Sous-développement*) (ترجمتها الحرافية = تحت النمو وترجمتها الأصطلاحية = تخلف) تصبح «أكثر» قياساً على القيم الحقيقية للروح، وتتصبح «أقل» قياساً على مستوى الوعي الذي تظهره هذه العدمية ذاتها. فمن جهة، نحن في حومة إعصار تاريخ لم نشارك في صنعه أبداً، ومن جهة أخرى، نحن محرومون من الوضوح الذي يحمله هذا التاريخ في داخله، بحيث إن الرفض المزدوج في الديالكتيك السلبي المندرج ضمن المرحلة الفاصلة الوسيطة، يتحول هنا إلى وهم مزدوج:

نعتقد أننا دخلنا روح الغرب وحافظنا، في الوقت عينه، على هويتنا الخاصة؛ غير أننا، ونحن لم نفعل هذا ولا ذلك، بلغ أيضاً المرحلة الانقلالية ولكن مع فارق هو أننا تستبدل الوضوح الرفسي، الذي يميز الوعي الغربي، بلا وعي إزاء الغرب وإزاء الذاكرة التقليدية. هذه المحافظة النسبية التي يتحققها احتضار الآلهة كان يمكن أن تكون مهمة لو كنا قادرين على الانسحاب من التاريخ، ولكن، بما أن مثل هذا الانسحاب مستحيل، يصبح الخطير الذي يهدّدنا مدلّهماً خصوصاً إذا بقينا مغلقين على الوضوح الذي يقدمه الانخراط المفرط في هذا التاريخ.

الوهم المزدوج يتجسد على التوالي في تغريب مكثف وفي استلاب تدريجي. إلا أن التغريب ليس وعيّاً للفكر الغربي؛ إنه، على العكس من ذلك، سلوك سلبي يشلّ الحركة حيال انتصاراته العجيبة، وافتتان مبهر وإعاقه شبه نفسية، دون الدخول في العقل الذي يحرك ديناميته. إننا نتلقى تأثير هذا الفكر كالجرف على رؤوسنا، ومن دون أن نتابع أسفاره عبر التاريخ؛ نرانا في صراع مع تجسداته الأكثر تطرفاً والأكثر اختزالية، بحيث إننا، من دون الانتباه إلى حدة التغيرات النوعية التي تصيبنا، نرى أنفسنا، فجأة، ماركسين، وضعين، ووجودين رغم بقائنا غرباء عن السلالة الفلسفية التي انبثقت منها هذه الأيديولوجيات. هذه التغيرات النوعية تقودني الآن نحو نظرية التغيرات (Mutations)، التي سأحاول عرضها

في الصفحات التالية. ولكن قبل التطرق إلى هذا الأمر، أبادر أيضاً إلى طرح السؤال التالي: هل لا يزال ممكناً، اليوم، الكلام على حوار بين الحضارات على غرار اللقاءات التي حصلت في الماضي بين الإسلام والمسيحية، بين الهند وایران، وبين الصين والهند؟ لكي توضح طبيعة اللقاءات في حاضرنا، لنرّ أولاً طبيعة العلاقات الثقافية التي كانت قائمة في الماضي.

## التحول والتغيير

في حوار الحضارات في الماضي كان التعادل الروحي بين القوى المتنازعة والتجانس البنيوي بين الأنكار المتخصصة، يتحول إلى أداة للنهضة والتجدد الذاتي ولخلق قوى جديدة. وهي ظاهرة تلمسها غالباً في حوار الحضارات، في النهضات الناجحة إلى حد ما داخل الثقافة الواحدة. ولكن هل نجد في التأثير الكوني للفكر الغربي هذا الرصيد المشترك من التجربة الميتافيزيقية؟ لا! لماذا؟ لأن علاقات الإنسان بالطبيعة انقلبت رأساً على عقب، لأول مرة في تاريخ البشرية. ففي الغرب بالذات، بدأ العصر العلمي التقني خلال القرنين السادس عشر والسابع عشر؛ وفيه تحولت المعرفة التأملية إلى قوة سيطرة (باقون) وأصبح الإنسان - الحكم «سيد العالم والتنعم به» (ديكارت). ومنذ ذلك حين أخذ الفكر العلمي - التقني، المتحدر من علوم الطبيعة، يحل محل الأشكال التأملية التي كانت تقوم عليها القيم التي جعلت ممكناً

حصول اتصال عميق بين الحضارات. كانت هذه الأشكال التأملية تجيز بالضبط ظاهرة التأويل التي تفترض مسبقاً وجود عالم متدرج في انتظامه، جاعلة من الممكن وجود مدى من التوازن والتوافق بين مختلف مستويات الكائن. هذا بعد التخييلي من الفكر هو الذي جعل ممكناً تحويل (Transmutation) الرموز من ثقافة إلى أخرى، وجعل حوار الحضارات يتحول إلى اتصال تفخيمي، تندمج فيه رموز ثقافة ما، في المقولات الخاصة بشخصية أخرى، من دون أن تخسر شيئاً من طاقتها الرمزية. إذا كانت البوذية قد تلاءمت جيداً والطاوية الصينية، فذلك لأن لا جوهريّة (Shūnya) البوذية وقوت تجربة قريبة أنطولوجياً من الطاوية، وأتاحت لها أن تتحول إلى مقولات في الفكر الصيني، مولدة هذه البوذية الصينية الطابع (Chan) وأخرى يابانية الطابع (Zen). إن اختزال المعرفة في الكوجيتو لم يؤدِّ إلى إلغاء كل إمكانية لحضور الحقائق في أشكال جديدة فحسب، بل جعل من المستحيل قيام أي اتصال بين الروح والجسد أو بين الروح والعقل. محل هذا الثالوث، الجسد والروح والعقل، التتطابق تطابقاً سحرياً مع ما يوازيه من عناصر نشكونية، حلّت الإختالية متمثلة في ثنائية فطرية تجعل المخلية الخللاقة مجموعة أفكار مشوّشة وتدمّر هذا الفضاء السحري من تحويل الرموز، بحيث إن القيم، النوعية في هرها، لم تجد لها ما يربطها بالقيم التي حلّت محلها، والتي كانت نقيبة لها؛ هذه القيم قللّت من

اهتمامها بالمعنى التأملي للمعرفة، وباحترامها الطبيعة وخلاص الإنسان لحسابه اهتمامها باستغلال الطبيعة التي تحولت إلى خزان للطاقة قابل للتحول إلى سلع استهلاكية. هذا التغيير في المنظور لم يقتصر فعله على إلغاء فضاء التحولات السحرية، وعلى الإخلال بالتوازن بين العنصرين الأساسيين في كل حوار حقيقي: المساواة الروحية بين القوى والتعانس البنيوي في التجربة الميتافيزيقية. مذ ذاك أخذت تحمل تغيرات قليلة محل تحويل الأشكال الرمزية من الروح؛ وفي حين يعتبر التحويل بمثابة انتقال من محتوى رمزي إلى قوالب فكرية أخرى، فإن التغيرات تبدو بمثابة انفجار محتوى غريب داخل أشكال غير ملائمة لاحتواه. وتكون نتيجة ذلك ظهور أشكال هجينة لا تكفي مع روح المحتوى المفروض فرضاً، ولا مع قوالب الثقافة المهيأة لاحتواه. هذه الأشكال الهجينة هي، بعبارة أخرى، تغيرات (Mutations)، أي تبدلات طارئة تحصل من دون صلة جوهرية مع المقدم السببي، وهي أشكال مزيفة الجدّة، مقلقة لأنها مجهولة؛ وهي خطيرة بمقدار ما تكون غير متوقعة، وبمقدار ما تختلط بأفكار الموضبة: التقدم، الحداثة، الإنتاج، بحيث إن التحذير من فطاعتتها، يقتضي خوض مواجهة مع الصواب ويهدد بمنعة الوقع ضحية الاتهام بالرجعية.

هكذا، على سبيل المثال، يصبح الإسلام والديموقراطية كفتين لميزان واحد، ويتحول الوضوء،

وهو من الطقوس الدينية، إلى عناء بالصحة، وتغدو الصلاة رياضة: خليط غريب من الرمز والمجاز، من المقدس والمدنس، إنها تمثل عناصر خليط ملتفٌ من عالمين مختلفين يستحيل تعايشهما من غير عنف. وفي حين يتبع تحويل الأفكار بناءً توليفات خلقة بين ثقافات مختلفة، فإن التغيرات تحدث، على العكس، قطعية مع مصادر الأفكار المستوردة ومع الأرض التي تتجلذ فيها الثقافة الضيفية. ويتحول إرث الماضي إلى أشكال فارغة من محتواها، والأفكار المستوردة مضامين عديمة الشكل. ولا ينجم عن الخلط بينهما إلا فكر من غير موضوع، فكر دائري يهدد هوية الشخص والثقافة وقيم الحضارات التقليدية.

ففي كتاب بالفارسية درسنا فيه هذه التغيرات في مجالات الفكر والفن وأنماط السلوك الاجتماعي والأنثروبولوجيا، أي في البنية الفصامية لشخص عليه أن يوفق، في توليفة ما، توليفة مستحيلة، بين تعقب الكسب والترفع، بين التخلّي والسلطة، بين الخلاص والنجاح الديني. ليس لدينا متسع من الوقت لكي نتناول مختلف هذه الميادين، لذلك نكتفي بالقول إننا نشهد، ضمن منظور التغيرات، ظهور فكر لا موضوع له، وفي لا مقام له، وأنماط عبئية من السلوك الاجتماعي، وذلك ناجم عن تشابك وتدخل بين مستويات فن الثقافة والوعي يستحيل التوفيق بينها، كما نشهد تكون إنسان جديد هو، على جميع الصعد، الصورة المعكوسة

للمثال الأعلى البشري الذي صمّمناه على امتداد العصور.

هذه التغيرات هي أكثر دلالة، لا سيما على صعيدي الفكر والنفسية الاجتماعية، وذلك أن أساس الفكر التقليدي يبقى، بمعنى ما، شعرياً - أسطورياً. أحد الرجوه المسيطرة من هذا الفكر، يقول أرنست كاسيرير (Ernst Cassirer)، هو كونه صلباً متماسكاً. ويضيف كاسيرير: «المعرفة العلمية تجهد لإقامة الترابط بين عناصر متمايزة مختلفة، في حين أن الحدس التخييلي يسعى، في التحليل الأخير، إلى إقامة التوافق بينها». وبذلك يصبح الحدس بمثابة «نوع من الإسمنت يمكنه دوماً أن يكبس ويراكم، بطريقة ما، عناصر أكثر ما تكون تفاوتاً واختلافاً». هذه القدرة على إقامة التوافق بين أحداث متزامنة، على أهميتها ضمن النظرة الفرقانية للعالم وضمن أزمنة وأمكنة متراكبة تراثاً نوعياً، تصبح أدلة خطيرة لتحوليات مرعبة، ضمن عالم مُزَمَّنٍ مُعَلَّقٍ محروم من منطقه الرمزي: أي أن الفكر، في عجزه عن سُمْنَتَة (من إسمنت) عناصر العالم الروحي المتخيلة الرؤوية، عن طريق التحويل (Transmutation)، يرتد، لتحقيق ذلك، عن طريق الكرواح، إلى جمع عناصر متغيرة من أشياء مختلفة اختلافاً أنطولوجياً، جمعها كيماً انفق، وجعلها على صورة قماشة مزقة أعيد جمع ميزقها من غير لحمة، لا على صورة أشكال رمزية من عالم متخيل روئوي. وإذا كانت اللغة الرمزية الروحانية

غربية، فإن لغة التغيرات تبقى متناقضة. إنني أسأعل عما إذا كان مفهوم الثورة ينطوي على المعنى ذاته، في ذهن الصيني المنصرف إلى النسق الكونفوشى المنظم وإلى الانفصال الطاوى (من الطاوية) عن الالافعل، وفي ذهن الغربى؛ ذلك أن «الثورة» مرتبطة ببنية العقل الجدلية التي تفعل فعلها بقوة النفي ولا تستولى، وبالتالي، على الحقيقة إلا بتحويلها. غير أن قوة النفي هذه، القوة الدافعة لحركة الديالكتيك، غير معروفة في الفكر الشرقي، الذي يضع في مواجهتها، أو بدليلاً منها، كما بينَ كوربان، اللاهوت السلمي. إن الفكر الشرقي يبقى مغلقاً على البنية الثورية الخاصة بالعقل الديالكتيكي، لأن هذا الأخير لا يدع الأشياء تظهر كما هي، أو كما يريد لها كل فكر تأملي أن تظهر، بل يحولها، على العكس، منكراً بالضبط عفويتها. وفي هذا السياق تبدو غنية في دلالتها صيغة الترجمة الصينية لكلمة ثورة: «سَخْبُ تفويض السماء».

كما أنتا تناولنا أيضاً، بمعنى ما، حركة العدمية هذه التي شكا نيشنه من مفاسدها. إن هذا التقلب وعدم الاستقرار هما اللذان يجعلاننا سريعاً العطّب، ويجعلان ردود فعلنا خارج التوقع. إننا نسقط من تطرف إلى تطرف آخر: من لاوتسو (Lao-tseu) إلى ماركس، من قانون الرجلة والفروسيّة الروحية عند الساموراي إلى العدوانية الاقتصادية. أما مشردو الغرب فلا يقابلهم حجاج الشرق، بل حانتيوا الغنوصية التجارية، واليوغى المزعومون الجوالون، والصوفيون المزيفون المحرّفون الذين

راحوا يسمون على الأنماط الروحية لعالم دُب فيه الفساد، ويفضّلُون ويبعدون مناهج تراث آسيوي عتيق، كان هدفه الإنجام بالضبط عن أي ترف مذهل. ففي العالم الذي تصبح فيه الأشكال الخلاقية سلبية، تصبح كل الأشكال والمظاهر مكنته حتى غير المعقول منها.

كيف يمكن أن تتصور إذن مصالحة بين هاتين الكيفيتين من الوجود؟ جوّي على ذلك هو ما كان دوستويفسكي قد صاغه في أحد كتبه حين طرح هنا السؤال الجذري: «من موقعنا كمتحضررين، أي كأوروبيين، هل يمكن لنا أن نؤمن، أي أن نؤمن إيماناً مطلقاً بألوهية ابن الله، يسوع المسيح؟»<sup>(١٢)</sup>. وإنّ فعلينا، بعد كل حساب، أن نؤمن بالعلم وبالإلهان المضرّر فيه. مع ذلك، بهذا الإلهان ينبغي أن نؤمن. إلا أنّ هذا التساؤل يطرح قضية لا تقل أهمية. هل يمكن الإيمان بالعلم كما بالله؟ إذا كنا نعتقد بالعلم وبالله في آن واحد نصل إما إلى نفي الأول، وإما إلى نفي الثاني، أو إلى «فلسفة الاستساغة الجيدة»، كما يقول دوستويفسكي. إن فلسفة الاستساغة الجيدة هي المظهر اللاواعي من النفي والعلم والإيمان؛ وهي، بعبارة أخرى، لا وعي شامل، وهي عجزنا عن أن ندرك أننا لا نملك هذا ولا ذاك ولا ذلك. لماذا؟ لأن العلم والإيمان يظلان على تعارض. وفي غياب الإيمان يصبح كل شيء مكناً، ويعود ذلك، يقول دوستويفسكي، إلى «أن المبادئ الأخلاقية منزلة بالوحى. والتدمير ليس إلا بعضاً من

الإيمان - وينهار الأساس الأخلاقي لل المسيحية لأن كل شيء مرتبط به...»<sup>(١٣)</sup>، ولا يمكن للمرء أن يبقى مسيحياً دون الاعتقاد بالحبّل بلا دنس»<sup>(١٤)</sup>.

وفي غياب الإيمان كل شيء مباح، وينتشر انتشاراً على حق، ينبغي إحراق كل شيء. «إما الإيمان وإما الحرية»<sup>(١٥)</sup>. والحل الثالث هو الفتور أي الوسط، وهو يفضي إما إلى رفض الحلين - وبالتالي سيطرة محاكم التفتيش - وإما إلى فلسفة الاستساغة الجيدة، وبالتالي إلى لارعى الجماعات.

هذا التعارض الجندي الذي يحدّثنا عنه دوستوفسكي يعكس أيضاً بطريقة عجيبة في الصورتين المركزيتين من آسيا المعاصرة، الصورتين اللتين ترموازن، بمعنى ما، إلى كل مأساة آسيا. غاندي وماوتسي تونغ ابنان أصيلان لاثنين من أكبر حضارات العالم، وكلاهما حمل هم تحرير بلاده من نير الاستعمار. ولكن غاندي اختار، لتحقيق ذلك، حلاً آسيوي الطابع مستلهماً أحد أكثر المبادئ رسوخاً من تراث الهند الأخلاقي العتيق؛ في حين سيطر ماوتسي تونغ، على العكس من ذلك، بأحد أكثر الأسلحة تدميراً من الفكر الأوروبي. وهزيمة الأول مطابقة نسبياً لانتصار الثاني. ماذا يعني هذا الانتصار؟ إنه يعني أن تأثير الغرب الكوني لم يعد خطراً مائلاً بل حقيقة ملموسة جداً، لأن غاندي اوتسى تونغ يجسدان هذين النموذجين من الشخص بـ، أسميه، مستلهماً في ذلك كتاب كوشتلر

(Koestler) «اليوغي والمندوب المفوض». أحدهما يغتير  
الإنسان من الخارج و يجعل منه إنساناً آلياً، والآخر يدفعه  
إلى التفتح من الداخل كزهرة لوتس؛ أحدهما يميل نحو  
التأمل، والآخر يبحث حضراً على الفعل. إنهم يجسدان  
نموذجين من الإنسان، نمطين من الرؤيا، ونمطين من  
الحضور في هذا العالم. هل يمكن الجمع إذن، بين اليوغي  
والمندوب المفوض؟ نعم، بدون شك! وفي مثل هذه  
الحال، إلى أين نصل؟ إلى فلسفة الاستساغة الجيدة  
حسب تعبير فيدور دوستوريفسكي.



## الفصل الثالث

# الإيديولوجيا كنقطة التقاء بين عالمين

تلطف ايف جايغو (Yves Jaigu) ودعاني للكلام، ولقول بعض كلمات حول الانطباع الذي تركته عندي هذه الندوة. وأنا مدين له بهذا الجميل.وها إنني أنقل إليكم شهادة واحد كان يراقبكم من الخارج. لأنني لست غريباً، ولأنني، من جهة أخرى، تلقيت تجربة كانت شديدة الأثر، هي تجربة انهيار كافة القيم؛ فقد تأثرت بالقضايا المغلوطة التي جرى السجال حولها في هذا الاجتماع المهم، بقدر ما كانت في صراع، خلال الأشهر الأخيرة، مع الأسئلة الأكثر بدائية عن الموت والحياة. إلا أنني سأحاول أن أقول باختصار ما يدور في خلدي. لن أدخل في التفاصيل لأن عملية توليف القضايا المثارة وتقاطعها، قد قام بها كل من إ. جايغو، ب. سولبيه ود. يوم. أقول لكم ببساطة إن هذه الندوة أوحت إلىي، كما يبدو، بيقظة وعي جديد، يقظة غرب وصل إلى نهاية مساره، ومهتم في أن يدمج من جديد، في حركة تواصل مع الذات، ما كان ممنوعاً بحدة خلال القرون الأربع الماضية من العلمنة. إن واقع كوننا قادرين

على أن نجتمع هنا، ونناقش بتعقل مواضيع متنوعة كالتزامنية والميكانيكا الكمية، والنسبية، والنظام الناوليلي والتضميني للكون، وكذلك أسمى ثمرات الحكمة المشرقة، إن ذلك يتطلب، في صورة مسبقة، كل العمل المشرق الذي قامت به قوة الديالكتيك، والنفي المذهبة. من دون أربعة عصور من العلمنة ونفي الترميز، كان يستحيل بلوغ مفهوم الديموقراطية الدنيوي؛ وبدون توضيع الطبيعة وفك سحرها، وبدون الصدمة الكوسمولوجية التي أحدثتها ثورة كوبنيك وتربيض (من رياضيات) غاليلي للعالم، لم يكن ممكناً ظهور علوم الطبيعة؛ ومن دون الصدمة البيولوجية، لم يكن ممكناً إدراك مغامرة علم الأنسال والتطور العضوي للأجناس؛ ومن دون الصدمة السيكلولوجية كان من غير الممكن إعادة اكتشاف إدوات اللاوعي الغامضة. هذه الصدمات الارتجاجية الثلاث هي التي كرّست، حسب قول فرويد، وعي الإنسان الغربي. كان ذلك، من غير شك، على حساب القيم الروحية، وعلى حساب ثروة عالم الروح الخارقة؛ ومع ذلك، فإن هاتين الشروتين بالذات هما اللتان هتكهما الغرب، بعد أن تعرض لتعديل الضمير التعيس، وبعد أن تحمل كل المرارات التي فرضتها عليه «حيل العقل». يبدو لي أن هذا هو ما لمح إليه بيار سوليس، حين قال: «لم يذهب تطور الفكر، من أرسطو إلى سقراط، سدى، وإن فقد كان علينا أن نبقى في المرحلة الطفولية».

ما صنع عظمة الغرب - وهي حقيقة يصعب على

أفضل الغربيين فهمها - هو أنه كان لا يكفي عن إعادة النظر بأكبر انتصاراته المجيدة، بما في ذلك تلك التي حققها بتضحيات هائلة وبجهود متواصلة. إعادة النظر المتواصلة هذه هي بالضبط التي أوصلت، في النهاية، إلى ندوة قرطبة؛ وهي التي هيأت، في أيامنا، لظهور الرؤيا الجديدة التي تفتح في الغرب. جميع المفكرين الكبار، إلى أي معسكر انتموا، يرفضون الإفراط في اعتبار البشر مركز الكون، والبالغة في التاریخانة، وهذيان جنون العظمة في الوعود الأيديولوجية. تجربة محاولة إعادة تركيب الإنسان، وإعادة تأهيل ملائكته المهملة جداً، ونُظْهر حيناً إلى الأصول، وعودة للغة الجاهلية الأسطورية وخشية مبررة من الهستيريات الجماعية والتوتاليتارية. إن ماركسياً مثل هوركهايم، بعد أن استنفذ، حتى النهاية، بناء نظريته النقدية، انتهى إلى انتظار حالم تخيلي للحنين إلى «الآخر»؛ أما جونغ ونويمان (Neumann)، فقد علّمانا أنه بعد أن تفتت الشرائع الثقافية وتشحّب الرموز وتقوّت ميّتها السعيدة، يعود اللاوعي الجماعي، من جديد، بركاناً وتتفجر مثلّ جديدة. كل الدلائل تؤكّد راهنية هذه الواقع: فك السحر، العبث، التدمير الأنطولوجي للمعبودات، التأملات بإيقاعات حادة، تكاثر الأنظمة المضادة لهذا، المضادة لذاك، الحلة المنيفة لمملكة تقديرية جاهزة لنقد كل شيء ولا ينجو من سلطانها شيء. ولكن، رغم كل هذه الاعتراضات الرفضية يتبع المجتمع التقني مسار حياته،

يُخْبِلُ البَشَرَ مُوهِّمًا إِيَاهُمْ بِالسَّعَادَةِ وَالْحُرْيَةِ، مَحْوِلًا لِلثَّقَافَةِ الْكَبْرِيِّ، الَّتِي كَانَتْ، قَدِيمًا، فِي مَوَاجِهَةِ النَّفَاضَمِ الْقَائِمِ، بِمَثَابَةِ رَفْضِ قَاطِعٍ، وَقَوْةِ نَفِيٍّ، مَحْوِلًا إِيَاهَا إِلَى ثَرَوَةِ اسْتَهْلاَكِيَّةِ. هُنَاكَ مِيلَانٌ، كَلَاهُما حَقِيقَيْهِ: مِيلٌ إِلَى التَّحْرِيرِ وَالْيَقْظَةِ، وَآخِرٌ إِلَى التَّقْهِيرِ وَالْأَدْلَجَةِ. وَهُنَاكَ قَفْزَةٌ تَبْحَثُ عَنْ تَخْطُّطٍ جَدِيدٍ، وَهُنَاكَ الجَاذِيَّةُ الَّتِي تَكْبِلُ وَالَّتِي تَتَبَرَّأُ مِنْ الْجَهَلِ وَتَطْلُقُهُ فِي صُورَةِ أَنْظَمَةٍ مُغَلَّفَةٍ، وَثُوَّاقَةٍ، مَؤَدِّلَةٍ. فَلَنَوْجِهَ تَفْكِيرَنَا نَحْوَ مَذَابِحِ الْأَنْظَمَةِ التَّوْتَالِيَّاتِيَّةِ، نَحْوِ عَوْلَمَيَّاتِ التَّطْهِيرِ وَالْقَتْلِ الْمُرْتَكَبَةِ بِاسْمِ الْوَهَّابَاتِ الْبَشَرِ الْجَدِيدَةِ: الطَّبِيعَةِ وَالتَّارِيخِ.

الحضارات غير الغربية لم تشهد هذه التغيرات؛ بل تلقتها بالوكالة؛ لم يكن لها من سبيل إلى أصل الفكر الغربي وفصله، ولا إلى حركة الدياليكتيكية، بحيث غدت الأيديولوجيا يعني ما، الشكل الوحديد المتشير للحضارات غير الغربية، وبه تَمَكَّنَتْ هذه من الاضطلاع بدور ما في التاريخ. ولكن، من ناحية أخرى، بما أنّ البنى الحدّدة في الأيديولوجيات هي بني مُرْئَةٍ مُعَلَّمةٍ، فإن كل محتوى روحي، أيًّا يكن شكله، ما إن يسبك داخل نظام الأيديولوجيات المغلق، حتى ينسخ هذه الصيغة المعلّمة، مدعياً الأصالة، متغرياً بطريقة لا واعية، ومتحوّلاً بالتالي إلى وعي مزيف. هذا يفسر لنا النجاح الباهر الذي أحرزته الإيديولوجيات اليسارية - الأكثر شحناً باليوطنيّا - في العالم الثالث، كما يفسر لنا الظاهرة التي لا تقل أهمية، وهي أن الدوغمائية الفطرية

في الإيديولوجيات تكيف بسرعة مع الروح الدينية في الحضارات التي لا تستطيع أن تتعلم إلا إذا تأدبـت، من دون أن تعرف، في المقابل مرحلة العلم والتكنية الخاصة بعصر الأنوار، ولا مغامرة التاريخ، بحيث تبقى عصبية على الحصانة التي توفرها الملكة القديمة من الغرب، التي ترى مهمتها في مواجهة الإفراط الخطير في الدوغماـئية الشديدة.

لتوضيح الاختلاف الذي يميز التحوّلات الجنـزـية، التي تعرض لها الفكر الغربي، عن مثيلها عند نجـبتـنا، سأورد نصاً لأحد الروحانيـين الإـيرـانـيـين من القرن الخامس عشر؛ نصاً يبقى، حتى هذه اللحظـة، وأخذـنا بالاعتـبار اختلاف الظروف، بمثابة رؤيا عند جـزءـ كـبـيرـ من البشرـيةـ. وتبـقـيـ رـوـحـ هـذـاـ النـصـ، وهـذـاـ أـمـرـ طـبـيعـيـ، فـيـ مـنـائـ من الصـدـمـاتـ الـثـلـاثـ الـكـبـرـىـ التـيـ حدـثـناـ عـنـهـاـ فـروـيدـ، وهـيـ الصـدـمـةـ الـكـوـسـمـوـلـوـجـيـةـ، والـصـدـمـةـ الـبـيـولـوـجـيـةـ، والـصـدـمـةـ السـيـكـوـلـوـجـيـةـ. يقولـ النـصـ:

«اعلم أن درجات الفيض الإلهي تشكل دورة، ويرسم الفيض مساراً هابطاً يدعـا من مرتبة الأحادية وصولـاً إلى مرتبة الواحـديةـ، ومن هذه الأخيرة حتى العـقلـ الكـلـيـ، ثمـ إـلـىـ النـفـسـ الـكـلـيـةـ وـإـلـىـ القـضـاءـ الـقـلـويـ لـعـالـمـ الـمـثـلـ، ثـمـ إـلـىـ الـعـرـشـ الإـلـهـيـ وـقـيـةـ الـفـلـكـ وـالـسـمـاـواتـ السـبـعـ وـالـعـنـاصـرـ الـأـرـبـعـةـ وـالـمـالـكـ الـثـلـاثـ، وـصـوـلاًـ إـلـىـ مرتبةـ الـإـنـسـانـ الـكـاملـ. فـيـ هـذـهـ المرتبـةـ بـالـذـاتـ يـكـملـ القـوسـ نـصـفـ هـبـوـطـهـ. وـيـدـأـ الـارـقاءـ الـرـوـحـيـ منـ مرـتبـةـ

الإنسان الذي هو آخر مراتب هيوط الكائن؛ وعلى عكس هذه الحركة الأولى التي هي قوس الهبوط، يبلغ الارتفاع النقطة الأصلية أي مرتبة الأحادية؛ وفي هذه المرتبة يكمل القوس النصف الآخر من دائرة الصعود وتلتقي النقطة الأخيرة بالنقطة الأصلية ويجتمع القوسان وتكتتمل دورة الوجود. ينطابق الأول مع الأخير والأخير مع الأول. واعلم أيضاً أن نقطة الواحدية، في وقت الهبوط، هي أصل الأشياء؛ وهي، في الارتفاع، غايتها الأخيرة، والنقطة النهائية. في حين أنها، بالنسبة لحركة الإياب بثابة الأصل. والحقيقة أن الأصل والعودة إلى الأصل ما هما إلا الكائن الإلهي»<sup>(١)</sup>.

يبين هذا النص عملاً مليئاً بإسقاطات النفس: أشكال الظهور الأولى لله، عوالم العقول والنفس، العرش، قبة الفلك، كل ذلك ظاهر فيه. ولا تعتبر دورة الكائن فيه سيرورة خطية، علاقة بين النهائي واللانهائي، بل بثابة قوس هبوط يبدأ من الكائن العلوى ويتنهى بالإنسان، وكذلك الحركة المعاكسة في قوس الصعود، بدءاً من الإنسان انتهاء بالكائن العلوى: الصعود العمودي إذن، ثم طريق العودة وختام الدورة بالكائن العلوى. ففي البنية العضوية لهذا الكون المغلق هناك تطابق دقيق بين جانبي قوسى الهبوط والصعود؛ كما أن ملكات الإنسان، الجسد، النفس، العقل مطابقة لأجزاء الكون الأكبر الأخرى المقابلة لها. وفي طوبوغرافيا هذا العالم المحكم التنظيم، يعرف كل واحد من أين يأتي، ولماذا خلق ولدى

أين سيدهب بعد أن يتجاوز عتبة الموت الحتمية. إن مسكنه الأصلي هو إذن المكان الذي تلتقي فيه نقطة النهاية ب نقطة الهبوط الأصلية، أخذًا بعين الاعتبار أن دورة الكائن العلوي مطابقة أيضًا لدورة الكائن البشري (Anthropocosme). لا شك أن مثل هذه الرؤيا للعالم لا تبقى على صورتها البكر في عقول جميع المؤمنين، إلا أن بصماتها تبقى ماثلة على الدوام، دون أن يؤدي تبادل الوعي إلى عزل الرموز التي تعبّر عن فحواها عزلًا كاملاً. هذه البصمات المحملة بالعاطفة هي التي تحول، عن غير علم منها، المفاهيم الإيديولوجية، خالقة تناصخات غريبة، ومخيفة أحياناً، بل غير متوقعة؛ تناصخات غالباً ما تضع القناع، كما سبق وقلنا، على التناقض بين العالمين اللذين نحن بصددهما.

نقدم دليلاً على عملية الأدلة هذه في مثال على شريعتي، أحد أشهر منظري الثورة الإسلامية الإيرانية، وهو نموذج المنظرتين الذي يريد تحويل الأنكار الدينامية في التشيع الثاني عشرى، كالشهادة مثلاً، إلى قوة دينامية في التاريخ، مبرزاً الوجه الإيديولوجي المناضل منها، واضعاً إياه في مواجهة تأثير التحدى الغربي. فهو يقول: «سيكون الإسلام، كإيديولوجية، مقدراً بصورة أخرى، ومفهوماً بطريقة أخرى؛ لم يعد الإسلام، كإيديولوجية، خصوصية تقنية علمية، بل ينظر إليه، بالأحرى، كمدرسة إيمانية مناضلة لا كثقافة، كاعتقاد راسخ، لا كمعلومات ملقة؛ يفهم الإسلام كحركة

تاريجية، وفي نهاية التحليل كإيديولوجية في فكر المثقف لا كمجموعة مبادئ دينية قدية في رؤوس المشرعين والفقهاء<sup>(٢)</sup>.

الإيديولوجيا، في نظر شريعي هي نظرة إلى العالم، تجنب عن الأسئلة العملية والمفيدة: ما أنت؟ ماذا تفعل؟ ما العمل؟<sup>(٣)</sup> كل هذه الاهتمامات تتلخص في الفعل والعمل، أي في تحويل العالم بصفته براكسيساً اقتصادياً. يستعيد شريعي معظم المقولات الماركسية ويعطيها تعريفات جديدة، ولكن ذلك لا يمنع من قولبها في البنى التي يعمل، من جهة أخرى، على إنكارها. على سبيل المثال، يعني بالبنية التحتية «نظرة إلى العالم» توحيدية، هي، حسب منظومته الفكرية، قاعدة تستند إليها الركائز الثلاث للإنسان والتاريخ والمجتمع؛ الركائز التي تشكل مجتمعة البنية الفوقيّة الإيديولوجية<sup>(٤)</sup>. باختصار، كلما تعمقتا في البحث، نجد أن كل جهد شريعي يمكن في أدلة الإسلام، وفي جعله قوة تاريخية تحمل مقولات اقتصادية اجتماعية وتاريخانية، وذلك رغم الدوافع الدينية والعاطفية، ورغم الصبغة الشيعية الواضحة. إن العداوة التي يضرّها شريعي لفكرة الثقافة، واحتزازه الثقافة في مستودع راكم ثابت جامد، يبيّن بوضوح أن ما يبحث عنه، في النهاية، هو طاقة دينامية مهمتها تحويل العالم والإنسان. ييد أن شريعي، رغم عدائّه للتزعّة الغريبة يخضع للتغيير في صورة لاوعية، وذلك لأنّه، من جهته، لم يتوصّل إلى الارتقاء بالنظرية الاختزالية للبني

القوية والتحتية، ولم يتحقق، من جهة أخرى، بفعل ذلك، تحديد الإسلام؛ بل على العكس، علمته، مستنفداً إياه، داخل موجة المستقبل التاريخي.

إن تطور الفكر الغربي، في نظر بعض المفكرين المعاصرين المهمين، قد بلغ نهايته؛ لهذا يجري الحديث اليوم عن نهاية الميتافيزيقا وعن إتمام الفلسفة. مما يحمل على الاعتقاد أن هذا التطور قد وصل، هو أيضاً، إلى طريق مسدود. إلا أن المأزق كوني، فهو مأزق الغرب مثلما هو مأزق الحضارات التي توقفت، إذا صحت القول، عند «سقوطها الأول». نصطلدم هنا بعضاً، وهي أن البشرية التي بقيت خارج هذه التجربة الثانية لا تستطيع أن تخيط بها ولا أن تلافاها ولا أن تراجع نحو هذه الفسحة الوسيطة من الحلم، بين المركز والأطراف، وهو ما يتحدث عنه شيلنخ<sup>(٥)</sup>، من دون أن تعاني حدة هذا السقوط الثاني في التاريخ. ولكن لماذا إذن؟ لأن هذا السقوط في التاريخ كان ضرورياً أيضاً وأكيداً مثل الأول: فكل وعي خارج التاريخ، كل قفزة عمودية نحو الأصول، يتطلب سقوطاً مقدماً في التطور الحطي الأفقي للتاريخ ذاته؛ يتطلب تجربة معاشرة في طفرات التاريخ وأحداثه الطارئة. ففي نهاية التاريخ فحسب يقوم الإنسان بتجربة المراحل الأخيرة من استلابه، ويعاني في داخله قلق «السقوط في الجحيم»، دافعاً، بذلك، ثمن الحرية الجامحة. وإذا تطابقت نهاية هذا التاريخ مع انتقام وعي جديد، كما تؤكد على ذلك، فيما يبدو، العلامات

والإشارات التي نراها ترسم في الأفق، فهذا يعني أن كل خروج من التاريخ لا يمكن أن يحصل إلا باليقظة الجديدة التي تبشر بها، منذ الآن، نهاية التاريخ ذاته. إن جزءاً كبيراً من البشرية يسعى للتحرر مما يتعرض له من استبداد التاريخ، ولا يعدّ السبل القصيرة لذلك؛ إلا أن هذه السبل التي يهتمي إليها هي بالذات تلك التي توفرها آخر الأشكال المتحجرة من تاريخ الميتافيزيقا، وليس نهاية ونفاده اللذان يحملان، بلا شك، رسالة جديدة. هذه الأشكال الأخيرة المتحجرة تظهر اليوم بثابة براكسيس اقتصادي اجتماعي، يتبلور في نظام الإيديولوجيات الهذلياني؛ مع أن هذه الأخيرة تبقى خشبية خلاص، لجزء كبير من البشرية، خارج دائرة التأثير الغربي؛ من هنا تبرز الشعارات المعادية للامبرالية وللغرب. إلا أن التذكر لرسالة عصرنا تعني الانغلاق في آن معًا على الفعل التحريري للتاريخ وعلى ولرج هذه «الفسحة الوسيطة» التي تقع، حسب شيلنخ، بين أطراف السقوط ومركز الحنين؛ وبعبارة أخرى، يتم البقاء بين التاريخ والحنين، بين مغامرة الديالكتيك واحتضان الآلهة؛ البقاء، في نهاية التحليل، في «اللامكان» وربما يجري إغفال هذه الحقيقة المهمة<sup>(\*)</sup>: «وداوني والتي كانت هي الداء»<sup>(\*)</sup>.

---

(\*) الاستعارة من الشعر العربي هنا، تعريراً للعبارة: «وحده السلاح الذي يستبّ الجرح، يشفيه».

## الفصل الرابع

### أوهام الهوية

الموقف السائد في البلدان الإسلامية من التقنية، منذ القرن التاسع عشر هو، تقريراً، التالي: نأخذ التقنية الآتية إلينا من أوروبا ولكن، لنجعل الفكر الاستلابي الذي يحملها. كان ذلك، بلا شك، مبرراً لو لم ينطو هذا التمني الماهوي على تناقضات بنوية. والحقيقة أن هذه التناقضات لم تؤخذ بعين الاعتبار عند تحليل الواقع. كل شيء يحمل على الاعتقاد أن الأمور بدائية، حتمية، وأنه كان يكفي تبني التقنية للوصول إلى مستوى مواجهة هجوم الغزاة ومقارعتهم في عقر دارهم. غير أن التغيرات المتسارعة التي سبّبت الانقلابات الاجتماعية أتت لفسد، بقوة الأمر الواقع، العادات المتأصلة وتشوش التقاليد العلمانية، مما أدى مباشرة إلى بروز الارتكاس القديم، ارتكاس الدفاع الذاتي. وجرت إزاحة القضايا عن سياقها التاريخي وتوجيهها نحو المؤسسات الدينية بدل العمل على نقد الجذور التي تحملها. وأعيد أيضاً تقويم فكرة التجديد (البدعة) وحكم عليها بأنها أكثر الأمور سوءاً. وباستثناء بعض العقول القليلة المتحمسة

التي تبرأت على التوقف عند جوهر الأشياء، فقد بقي الآخرون معادين للتقاليد. لم يكن يجري التفكير أبداً في تحطيم المعبودات العقلية بالقوة، بل، على العكس من ذلك، بذلت جهود حثيثة لإنعاشهما وإحيائهما ووضعها في مواجهة التأثير الخادع المتسلل من الغرب. وجرى، في النهاية، التمييز الأولى: الإسلام فروة موضوعة على قفاهما، أقليوها وكل شيء يسير على ما يرام، يقول المفكر السوري رشيد رضا (١٨٦٥ - ١٩٣٥).

إذا سارت الأمور على غير ما يرام، وإذا كانت المجتمعات الإسلامية مجرورة نحو الحداثة، فلأن الناس أغفلوا التعاليم الأخلاقية، وارتکبوا خيانة بحق الروح، وтаهوا عن رسالتها الأصلية. والحل بسيط. يكفي أن تعود إلى التقاليد، وأن نعيد الصلة بالروح التي تحبها، وأن نستعيد النماذج المثالية من العصر الذهبي، حتى تعود الأمور إلى نصابها. من هنا الحاجة إلى إعادة الاعتبار للسلف الصالح، وإلى فكرة المودة إلى الأصول. ولننُغضِّن في مياه الأصول العذراء فتخرج منها متحولين، منشطين وقدررين على مواجهة أكثر القوى خصومة.

يكتسي رد الفعل أشكالاً شتى. وهناك نزعة المصالحة: النزعة التي ترمي إلى المواعدة الممكنة بين التقليد والحداثة، أي إلى جعل الحداثة تتكيّف، والتقاليد يتتجدد. وهناك نزعة العلمنة التي تريده، من داخل احترامها للتقاليد، أن تقضيها إلى الصعيد الذاتي من الهموم الخاصة، بل، «تخصيص» الدين وبالتالي إخلاء الفضاء العام من

سلطانها المربك. وهناك أخيراً، بدءاً من الخمسينات، النسخة الجذرية من الإسلام الثوري - المتأثر، بلا شك، بالترجمات الماركسية - الذي يدين الغرب والامبرالية المرافقة له دفعة واحدة، ويطالب بالعودة الصافية والجامدة إلى شريعة الإسلام.

يد أنهم قليلو العدد، حسب معرفتي، أولئك الذين سعوا إلى تعميق المعنى الفلسفى للتأخر وأشكال القطيعة التاريخية التي وفرها لها. ولم يُذل الاهتمام لفهم الحلقات المتكررة من الإخفاق، ولم يُطرح هذا السؤال، على أهميته: كيف يحصل أن الآذان ما تزال تصمم من سماع المشكلات ذاتها، منذ أكثر من قرن، من غير إيجاد حل لها؟ مشكلات لا شخصي أدت، بدرعها الجنون، إلى شلل كل الجهود. لماذا هذا الخوف الكابوسى من التجديد؟ لماذا هذه الشراسة وذاك التخلّي في آن واحد؟ فخلف أقنعة مختلف الخطابات تظهر الخصومات ذاتها، والصلوات النفسية ذاتها، والترسيمات العقلية البالية المستهلكة حتى العظم. لقد لاحظ غوبينو (Gobineau)، بوضوحه المعهود، منذ أكثر من مئة وثلاثين عاماً ما يلي:

«بقوة الاستماع يتردد أن العالم لا يساوي شيئاً، حتى أنه لا وجود له؛ إن عاطفة المرأة والأطفال لا تنطوى إلا على خطأ؛ إن الإنسان المحرم ينبغي أن ينغلق على نفسه، وينحصر في ذاته، وألا يعود على الأصدقاء الذين يخونونه، وألا يبحث عن البهجة والسعادة والأمان

وغران الذنوب والتسامح والله إلا في داخل قلبه. ومن الغريب أن غالبية الذين يتلقون مثل هذه الدروس ويستحسنونها لا يوافقون على أن الأنانية الأكثر سذاجة وما يترب عليها وينجم عنها، مثل الانفصال والانعزال عن كل ما يجري حولهم في العائلة والمدينة والوطن، على أنها من الفضائل<sup>(١)</sup>.

يبدو لي أن غويينو يلامس هنا وتراً شديد الحساسية. فهل يعود سقوط هذه المجتمعات حصراً إلى عجز الحكومات، أم ينبغي البحث عن المقدمات داخل البني التكررة من التقاليد المتحجرة؟ فضلاً عن أن قصور الإدارات الحكومية في هذه البلدان هو قصور يضر به المثل، فإن الضغط الذي تمارسه العادات والتقاليد يشطب الهمم. هذه العرقليل بالضبط هي التي «تحمّد، في كل لحظة، فعل السلطة المشروع»<sup>(٢)</sup>. حتى لو تمعنت بعض القيادات بالمهارة - وهذا ما يحصل بين الحين والآخر - فإنهم محكومون بالفشل. ذلك أن ما «يدينهم به الرأي العام إدانة قاسية هو بالضبط محاولات الإصلاح؛ فهو يتحمل، بإنفاذ صبر، هذه المحاولات التي تشبه التصرفات البالية المنشورة الحمقاء غالباً، الملزمة للنظام القديم»<sup>(٣)</sup>.

هذه الملاحظة ما تزال صالحة حتى الوقت الراهن. فهي تفسّر أحد أسباب الفشل، وربما السبب الأكثر أهمية والأكثر صعوبة على التناول. إن «التصرفات البالية» في النظام القديم تشکل جزءاً لا يتجزأ من هذه النظرة إلى العالم، التي ترث كالمقدار والتي، بسبب ذلك،

تصون الجماعة ضد أي تجديد. فالنظام القديم هو السلاح الذي يفتن ويهر في آن معاً، وهو الذي يحمينا ضد أي هجوم ماثل يقوم به شيطان الإبادة. وكل تمّرد أو ثورة على أرضه هو فعل عبودية يتطلب تغييراً عنيفاً في النظرة وفي السلوك. وبمقدار ما تكون هذه التغيرات، الحاصلة بفعل قوى غريبة عن التقليد، ذات أثر في حصول صدمات نفسية، بمقدار ما تتصلب هذه التقليد وتتجدد لتحول، على المدى الطويل، إلى حنين هذيني إلى العصر الذهبي. بدءاً من اللحظة التي تصبيع عملية التحدث فيها فطاماً مؤلماً، أليس طبيعياً أن تبدأ مواجهتها بعنف، باللجوء إلى حضن الأمومة التي كانت، والتي يمكن ألا تكون أبداً أوليس طبيعياً أيضاً الاستسلام لإغواء سحر العودة إلى ثقافة فولكلورية؟ إن الرغبة في حياة هادئة بعيداً عن التغيرات التي تعصف بالعالم هي هبوط من الجمودية إلى الظلامية.

إن الفكر الرجعي، يقول سيوران (Cioran)، يتميز «بعيادة البدايات»<sup>(٤)</sup>. وسواس الأصول هذا هو بالضبط ما يميز الفكر الرجعي أو، إذا شئنا، التقليدي. والحقيقة أن أفكار التغريب والعودة متناسبة عكساً. كلما ابتعدنا عن التغريب اندمجنا أكثر في البيت الأبوى. وكلما صحونا من إغواءات التقدم عدنا إلى الأصل الثابت للأشياء. وهكذا نلوي، بذلك، خطية الزمن بإعادته نحو عمودية الانطلاق. فالتغيريب خطير كبير مشوش يطردنا من موطن المناعة. إنه «يشفيانا من التسمم» مقتلعاً إيانا من أفيون

الإلفة المفخم. وكلما خفت تغزينا ازدادت عروبتنا أو فارسيتنا. ذلك أن معيار الأصالة يقامس إذاً بقياس الوفاء لنمط معين من العيش، وللأسف، بقياس الانغلاق. لأننا لا نكون نحن إلا إذا رفضنا الآخر. وتصبح الكتامة جداراً بذاتها. يكون فارسياً، إذن، من يعيش خارج التاريخ، ويتكلم بغموض وبلغة اصطلاحية لامفهومية، من يعيش على إيقاع ارتياح العادات، على وقع القوافي المسكر، محترقاً كل إبداع، منتيماً، بحكمة، الجمودية السامية.

يصبح هذا الموقف، بلغة اليوم الحديثة، اللغة المقتضبة المزدوجة: حيث لا شيء واضح، ولا شيء محسوم، وحيث يتكتور كل شيء في حلزونيات مبهمة من الناقضات. كيف يريد المرء أن يكون مسلماً أصولياً خاضعاً للشريعة الإلهية ورأسمالياً مقاولاً، وعالماً نافذاً، وأن يكون، تتويجاً لذلك، وطنياً متھمساً؟ إن أنصاف المقاييس هذه تميز جيداً شخصيتنا المزقة حيث تبقى الحداثة والقدم، السلطوية والديموقراطية، التقدم والتراجع، معلقة في كتلة هلامية من المضمرات. لتأخذ مثلاً على ذلك.

إنني أذكر، بصورة خاصة، كتاباً وضعه أحد أشهر كتابنا وأكثرهم رفضاً، يعني جلال الأحمد (١٩٢٣ - ١٩٦٩). الكتاب المقصود هو بعنوان «مريض الغرب»<sup>(٥)</sup>، صدر عام ١٩٦٢، واستأثر بالاهتمام وأثار حوله سجالاً حاماً بين مؤيد ومعارض. كان

الأحمد كاتباً لاماً يكتب بأسلوب مثير ومتحدّ، مفرج للبعض ومرعب للبعض الآخر. كان، ككاتب مقالات موهوب، مذهلاً بتناجه، إلا أن أفكاره الموجزة لم تكن على مستوى طموحه. وكان، إذا عزّت عليه الحجة، يلجم غالباً إلى تناول المواضيع الغريبة. وحاول في كتابه هذا أن يوجه هجومه على معقل «الآلة»، أي على التغريب. أراد أن يكون نقدياً إلا أنه لم ينجح في ذلك، وظل رجعياً. وكان حنينه إلى عالم في طريق الروايل، التربة التي غذّت أفكاره، والحقن الجوفي الذي روى قلمه الصاحب. أراد أن يكون مهاجماً بطولياً فلم يصل إلا إلى وضع الأنانية القبلية إزاء التراث الإنساني، لأنّه انزلق إلى الطاحونة الالاهوتية إليها، مثل معظم الملاوات<sup>(\*)</sup> الذين يحكمون إيران الإسلامية اليوم.

«مريض الغرب»، يقول لنا الكاتب، له قطبان: الغرب، ونحن، مرضى الغرب. وبين الاثنين ما من مسافة، بل حفرة سحيقة تتسع يوماً بعد يوم. الأول يبني الآلة والآخر يستخدمها ويستهلكها. والحاصل أن الكاتب يلاحظ، عن حق، أن تعيم الآلة على الكون هو ضرورة تاريخية. وبالتالي فإن هناك حتمية لا مرد لها، ولا يمكن لأحد أن ينجو منها.

ما هي الآلة؟ إننا لا نعرفها جيداً، ويكون لدينا انطباع أحياناً، بأن الكاتب يقع تحت التأثير الهيدغرى

---

(\*) الملاوات: جمع الملا، رجل الدين الشيعي (م).

حول جوهر التقنية، لكنه لم ينبع بذاته. فالآلية سلطة سحرية لاعقلانية شيطانية تستولي علينا وتتنزعننا من أنفسنا. ونحن في نظره **مُهَكِّنُون**، إذن متغزبون، وبالتالي، مستهلكون. فهناك، من جهة، من يتتجرون الآلة، ونحن على الطرف الآخر من عملية الإنتاج، ضحاياهم الديعون. حلقة مفرغة يستحبيل الخروج منها. إننا، بذلك، شبّهون بغراب **مثوي<sup>(٣)</sup>**، المفتون بمشية الحجل الأنثقة، يحاول تقلیدها؛ وبعد محاولات عسيرة وفشلها، ينتهي إلى نسيان مشيته. هذه هي الحال التي وصلنا إليها. حتى الآن لا يزال الكاتب في كلامه معقولاً. لأنّه يطرح مشكلة المصير التاريخي ومشكلة «اللامكان»، حيث تقع الحضارة الإيرانية الإسلامية.

وعلى غرار ما فعله جوزيه أورتيغا إيجاسي في كتابه: «ثورة الجماهير»، يرسم الأحمد صورة بلغة لهذا الإنسان الواقع بين بين، الذي يسميه (Horbori) (Mazbad)، وهي عبارة يصعب ترجمتها، ولكنها توحي، بمعنى ما، بحالة من يدّعى الإيمان بشيء ما ولا يؤمن بشيء. إنه إنسان مقطوع عن ماضيه ولا يملك أية صورة ذهنية عن المستقبل. «إنه ليس نقطة على السطر، بل نقطة افتراضية تطفو على سطح ما، أو معلقة كذرّة في الفضاء»<sup>(٧)</sup>. هذا الإنسان الوسيع المتغرب يغزو كل قطاعات الحياة الاجتماعية والاقتصادية والثقافية. فال أقل شأنًا من بين التجار يمارسون التجارة، والأكثر عجزاً بين المعلمين يتعاطون بالثقافة، والأكثر إفلاساً من رجال المال

يدرون البنوك، والأقل تجدّراً بين الناس يتخبون في البرلمان هذا الـ (Horbori) إنسان بلا رأي يميل مع الريح. لا يعارض شيئاً، يتسلل بسهولة عبر حلقات الشبكة، وفي الأسوأ من الحالات يستعفِّي ويسسلم. وحين تسقط الحكومة سرعان ما يعود وزيراً في الحكومة اللاحقة، وإذا فاتته بعثة، نراه عضواً في حلقة دراسية، أو فاتته سفاره، فلا همّ، ها هو يصبح وزيراً. يبقى غير قابل للعزل مع أن الحكومات تتبدل واحدة تلو الأخرى. إلا أن هذا الوضيع هو أيضاً مخادع بارع، يعرف على أي قدم يرقص، وعند أي قدس يعترف، ومن غير أن يترصد بالبركار يتوجه كدوار الشمس نحو شمس السلطة. ولهذا فهو كلي الخصوص، نراه في كل مكان، في التجمعات والمجتمعات وفي العثاث<sup>(٨)</sup>.

إنه إنسان خلاسي. يعرف من أين توكل الكتف. انتهازي، وهو أيضاً لا مبال. حين ينسحب من مهمة لا يهمه إطلاقاً ما تبقى من الأمور. لا إيمان عنده ولا قانون ولا التزام. لا يؤمن بالله ولا بال الإنسانية ولا بأي دين. وهو أيضاً ليس بملحد، مع أن الإلحاد كان شأننا هاماً. إنه فحسب (Horbori). يذهب إلى المسجد كمن يذهب إلى السينما أو كمن يقصد ناديًّا. يبقى خارج كل شيء كما لو كان مشاهداً من بعيد يحضر مباراة في كرة القدم. لا يركز أبداً بصعوبة يذرف قليلاً من الدموع على صديق مفقود، ولا ذرة اهتمام بمكان مقدس، ولا لحظة تأمل في معتزل.

ييد أنه ليس لديه سوى العزلة. ويهرب منها كمن يهرب من الطاعون. إنه في كل مكان وليس موجوداً في أي مكان. لا يثور أبداً، ولا يتمرد على إنسان: لا توبيخ ما كبيشاً، ولا شك ديكارتيّا. ييرر كل شيء ويدو متفائلاً. والمتغرب يحب الفخامة أيضاً. يرتاح للحظة: هنا والآن. ليس فيلسوفاً أبداً. يتحاشى غالباً المتابع والسام، ويرفع كتفيه، بسهولة، استهزاء. ولأنه يتصرف كمحاسب دقيق، ويدو كل شيء، في نظره، ميرمجاً مسبقاً في عقله، فهو لا يعبأ بالآخرين أبداً<sup>(٩)</sup>. فيما تبقى، ليس لديه أية خصوصية: «يصلح لأي عمل ولا يصلح لشيء». ييد أنه يتمتع بثقافة ما، يستعرض معلوماته ويدهش السذج بخطاباته الرائدة. يعرف أن الخصوصية، في بلاده، حجر عثرة في طريق الترقى الاجتماعي. شاطر مثل نساء القبيلة المستنات الماهرات، فهو يأكل على المعالف. لكنه ليس كوسموبوليتياً: إنه إنسان اللامكان، «خليط من فردية بلا شخصية، ومن شخصية خالية من أية خصوصية». وأنه بلا أمان، فهو يختبئ وراء الكتمان. ومع أنه يتقن الحفاوة فهو لا يثق بأحد، لأن وسوس الشك متسلط عليه، والكل يشير لديه القلق. خصوصيته الوحيدة الخوف: الخوف من الغد، من فقدان المظروفة، من الخفاء، والخوف أخيراً من خواء هذه الكتلة المتحجرة التي، رغم كونها دماغاً، ترزح داخل رأسه.

المتغرب مثل فاشر: يمكن أن يكون فكاهياً، تلقائياً أو

حتى مختناً. يعني بنفسه باستمرار، ويلبس بأناقة، كمن يخرج من أفضل صالونات الموضة. ويعير أيضاً الديكور؛ فأحياناً يكون في إيوان مع دار واسعة وطابق سفلي، وأحياناً في قيلا فخمة على شاطئ البحر، بشبابيك مزججة واسعة ومصابيح نيون، وأحياناً في مكان صاحب كالملاهي الليلي. إنه أوفى مستهلكي السلع الغريبة. له تخصص فنون العمارة المجانية. وله تضاء الجاذبات وتقاطعات الطرق، وله تكتب الأبحاث الغريبة في الدوّافة، ومن أجله تدمر سقوف البازار والتماثيل التاريخية<sup>(١٠)</sup>.

إذا كانت تخليلات الأحمد حول نوعية الـ (Horbori)، الإنسان الوضع، ذكية، بل ومهمة في أكثر من جانب، إلا أن ما يهُنّ منها بأسباب الانزلاق لا يسمن ولا يغذى من جوع. لأن كاتبنا يدخل، من باب واسع، في حقل التناقضات. فمن جهة تتدفق أفكار حدسية خاطفة ومشاريع أفكار تفتقر إلى المفاهيم؛ ومن جهة أخرى تظهر عقبات مزمنة تعوق التشخيص. ويسود الغموض والإبهام من أول خطابه حتى نهايته. إنه توالي من التناقضات المدروّحة التي تجتمع سفيتها على الصخور. فهو يحاول التقاط العيوب التاريخية متوجهاً القهقرى، ومعرفة مخاطر المجازفة منزلقاً في الفتور المفزع، فنور الهوية غير المحددة. أما الأحقاد التي يديها إزاء الغرب، والحنين الذي يظهره تجاه سقوط القيم التقليدية، والإبطاءات التي يقع فيها في أماكن المشي، فهي كلها تتضعه موضع

الارتباك مع نفسه ومع المقدمات المنطقية للمشكلة المطروحة. فيما هو يرفض طبيعة الإنسان المتعصب، الإنسان اليين بين، نراه يجسده هو نفسه، على طريقته، لا ككائن اجتماعي - لأننا نعرف أنه كائن لا يدان أخلاقياً - بل بصفته مفكراً. ذلك لأنه ينبغي أن يكون منطقياً. فاما أن يتغىّب - أو فلتقل، بالأحرى، يتَحَدَّثُ - لكي يصنع الآلة ولا يبقى مجرد مستهلك، وإما أن يتلقى تأثير القرى الخارجية الذي لا يرد، وهو مكتوف اليدين. والحال أن الأحمد لا يريد كلا الأمرين. فهو يدين ضمناً كل عملية تغريب، كما يرفض قطعاً كل عودة إلى الوراء. ولكن كيف تصرف بالأمر إذن؟ «إن عبقرية الآلة، كما يقول، خرجت من عنق الزجاجة، وعلينا أن نعيدها إليها»<sup>(١)</sup>. بعبارة أخرى، نطرد الأرواح الشريرة والشياطين، مع علمنا أن الآلة ليست غاية بل وسيلة.

التخلص من سحر الآلة ومن المصير الذي رمتنا فيه. بله، يعني أن نذجنها. إننا مثل علي بابا واقفاً أمام المغارة السحرية، تعلمنا الصيغة الساحرة: «افتح يا سمسم» ويتنا نكررها بلا انقطاع كبيغاء. وعندما نتمكن من تجنب إغواء الكثر ونتعلم سر فتح الباب ونطفئه، وبالتالي، حرقة السحر، ربما نصبح يومذاك محررين ومتعاقيين<sup>(٢)</sup>.

بيد أن الكاتب يسد سبل الوصول إلى مكامن الوجع، ويصوب على كل الذين حاولوا، وهم على وعي بالتخلف، أن يفكوا السحر عن العقول ويهيئوها لمواجهة

الحداثة. فهو يعيّب، مثلاً، على رجال الدين التحضر في أصدقفهم وعدم الخروج منها إلا يوم القيمة<sup>(١٣)</sup> (نعرف أنهم خرّجوا بكثير من الصخب). وهو يكيل المديح للشيخ فضل الله نوري<sup>(١٤)</sup>، آية الله المعروف في المرحلة الدستورية الذي شنق في ١٣ تموز (يوليو) عام ١٩٠٩، لأنّه عارض القانون الدستوري. ويشن هجوماً عنيفاً على أتباع الفكر الحر، الذين كانوا خصوصاً للحداثة الصاعدة، من أمثال ملقم خان (١٨٣٣ - ١٩٠٨) وطلّبوف (١٨٣٤ - ١٩١١). ويضع أشباء «موتسكينو الملحين»<sup>(١٥)</sup> في خانة واحدة لأنّهم لم يفعلوا سوى تقليد الغرب: منهم من قلد النماذج الماجنة ومنهم من لعب دور لوثر؛ منهم من كمال المدائح للسفارات الغربية، ومنهم من نادى بالوحدة الإسلامية<sup>(١٦)</sup>.

من هنا هذا الاستنتاج الغريب. إن أول عملية تحديث حقيقة في إيران، أي الحركة الدستورية (١٩٠٥ - ١٩١١)، هي رائدة هذه الماكينة التي استأصلت رجال الدين، وأقصت المدارس الفقهية عن الحياة الاجتماعية، وحصرتها في أماكن خاصة. فهو، من جهة، يجلد كل ناتج علماني كما لو كان الناتج المدمر للإلة الشيطانية، ومن جهة أخرى، يحمّس مواطنه على تدمير الآلة والسيطرة عليها. كيف يمكن إذن إدانة الشيء والتبرير به في آن واحد؟ إن الأحمد كمثل الروسي الذي يقول عنه سيراران: «يمكن أن يكون طفلاً، على الصعيد التاريخي، لكنه لا يكونه على الصعيد النفسي»؛ ومن هنا تعقد

تركيبيه إزاء الميل الفتية والأسرار القدية؛ ومن هنا أيضاً  
التناقضات، التي تصل إلى حدود السخرية، في  
موافقه<sup>(١٧)</sup>.

لم يكفي الأحمد بذل جهوده، مغبطاً، ضد كل  
حداثة، بل ذهب إلى حد الجمع بين الحداثة والتأمر. هنا  
يكون ذهان المؤامرة الشاملة الذي يفتك بنا، جنباً إلى  
جنب مع الحداثة. وإذا كان رضا شاه قد أقام الدولة  
الחדيثة على قدميها، عام ١٩٢٦، ومدد، في زمن قياسي،  
شبكة السكك الحديدية في الأراضي الإيرانية، فلأن  
الغربيين كانوا بحاجة، بعد الحرب العالمية الأولى، إلى  
أسواق جديدة لبيع القائض من نفطهم. ومع سقوط  
مصدق، عام ١٩٥٣، راحت الإمبريالية الأميركية تحول  
محل الإمبريالية البريطانية. ولم يكن أمام الأحمد إلا أن  
يتنهج وهو يعتم الصورة ويسود اللوحة. وهكذا، فالحداثة  
هي هذه المحدلة التي جعلت مدننا مكببات قمامه<sup>(١٨)</sup>،  
والتي، في تعميمها التعمدين المترافق، اقتلعت القرى  
من قراهم، وسيئت الهجرة الريفية وتفكك الصناعات  
الحرفية، وقضت على الفكر الإحيائي الذي تحول راهناً  
إلى عبد الألوهية الجديدة المزيفة: الآلة. إن معتقدات  
القرويين الإحيائيين، وقد طردوا من أرضهم، راحت تتعلق  
بالآلة: سيارات الأجرة تعج بالطلاسم، والموانئ  
بالشعارات الدينية؛ وبما أن الآلات تعجز عن المفاعيل  
السحرية المأمولة، فإن الناس، المذهولين والمحبطين في آن  
واحد، يغوصون سعيدين في معتقداتهم الجاهلية، ويستظر

الجميع عودة الإمام، وهم على حق في أن يفعلوا ذلك، يقول الأحمد.

وهنا يتحول كاتبنا، فجأة، إلى شعبي وثوري. فالشعب على حق في ألا يدفع ضريبة، وفي أن يرى السلطة كمغتصب، في أن يتهرب من الخدمة العسكرية، وكل ذلك باسم الإمام الغائب. محمولاً باندفاعه العاطفي، وغافلاً عن مشكلتيه الأصلية، يغزل الأحمد، ينقد بارع، كل شرعية السلطة. والحقيقة، أن السلطة القائمة تتطابق مع الغرب ومع مرضه. فهناك مؤامرة تتسلل سراً إلى كل مكان، مقهقرة العادات؛ وليس هذا فحسب، بل إنها تستعيد، متخفية برداء النظام الوطني المزعوم، لغة فخمة من الامبراطورية الهاشمية ومن السلالات الجيدة في إيران القديمة. وهنا تصبح غير بعيدين عن خطاب الجمهورية الإسلامية الحالي. هناك خليط من الأفكار المشوّشة تختلط فيه السياسة بالدين وبالثقافة في كتلة من الخداع، كفيلة بتضليل الشيطان نفسه.

هناك، باختصار، تشوّش حول الآلة وشيطنتها، حول الأشكال التي ترتديها هذه الشيطة في السياسة، في العلاقات الاجتماعية، في وسائل الإعلام، في الجامعات (دكاين الغرب)، في المدارس الصالحة «الأيقورية المتعية»<sup>(١٩)</sup>. السماء ذاتها انتزعت منها روحانيتها، يستنتاج الأحمد، ويختزل كل شيء إلى عالم مادي دنيوي (ناسوت) أي في خدمة الآلة<sup>(٢٠)</sup>.

هكذا نرى إذن كيف ينتهي كاتب لامع، يدعى العلمنة والتسامي عن السوق، إلى تناقضات عبثية، فيما هو يطرح، بمهارة، مشكلة المصير التاريخي للحالة الوسيطة وعولمة التقنية. ونرى كيف ينتهي، تحت سيل جارف من الأحكاد، إلى إخفاء المشاكل المشروعة التي طرحتها بنفسه. وفيما هو يرغب في الانتصار على الآلة، نراه يقصيها ويلغيها. وفيما يريد ترميم الروح يظلمها. وفيما هو يشجع النقد يهدمه. وفيما هو يتجنب السحر يحيي، في صورة غير مباشرة، كل السلفيات السحرية المحفورة في اللاوعي الجماعي. كل ذلك لأن لا شيء واضحاً في ذهنه: لا تأثير الآلة الكونية، الذي هو حصيلة سيرورة تاريخية، ولا المعنى الفلسفى للتخلُّف والتَّأْخِر، ولا واقع أتنا، محشورين في زاوية إفلاس هذا البين بين، لا نملك خياراً آخر غير الاندماج في موجة الحداثة، أو على الأقل، الانسحاب نهائياً من مدار التاريخ.

بالإضافة إلى ذلك، لم يبذل أي جهد من أجل فهم الآلة. أما تقديره لقيمتها فيعود إلى اللاهوت المانوي. فالآلة هي الشر المطلق: كارثة نهاية العالم، تنين خرافي بمثابة رأس يتدخل في كل خفايا الحياة، يدمر فيها كل شيء، يمتص كالهامة دماء الثقافات التقليدية. هذه الرموز مثلثة بوضوح، داخل الثقافة الغربية المعاصرة، في الطاعون لأبيير كامو، في الحشم السابع لبرغمان وفي رينوسيروس (*Rhinocéros*) لأونيسكو. وأمارات الخبث بادية في كل مكان: في جنون العظمة عند

سلالة بهلوى، في حلم غزو الفضاء وفي الميثولوجيا الناشئة لدى الملائكة الكونيين. من هنا تبرز هذه المخصوصات الدائمة مع كل ما هو تقنية وعقلانية وحداثة. إنه، وهو يصفُهم كخيال، المهندس، المستشار، التقني، التكنوقراط، المستشرق، وكذلك علوم الأنثروبولوجيا والميثولوجيا والألسنية، أي، باختصار، كل العلوم الإنسانية الحديثة، يرمي بهم، بشحطة قلم، إلى المسار.

السؤال الأساسي هو التالي: كيف يمكن الوصول، انطلاقاً من سؤال مطروح في صورة جيدة، إلى نتائج مغلوطة؟ كيف يمكن تقديم الظلامية وارتكاب مثل هذه الحماقات، دون الانتباه إلى التناقضات الخبيثة؟ لأن التشوش يمكن أن يكون خلائقاً وسامياً، كما يمكن أن يكون هزلياً.

هنا يدخل في الاعتبار تشوش مبلبل عند الإنسان المسلم إزاء الحداثة والتقنية، حيث تقوم بعض المفاهيم ذات الطابع اللاهوتي بطبع الطابع الاستيمولوجي للظاهرات التاريخية. فلنكن جديين! ما هي الآلة؟ إنها نتاج السيرورة التاريخية، وهي، أكثر من ذلك لأنها تقوم على جذر في داخله ترتبط كل الظاهرات الروحية ارتباطاً عضوياً.

هذه السيرورة التاريخية هي بالضبط التي أغفلها الأحمد، والتي تدعوه لأن يرى في هذه الكلية البنوية

محملة الآلة الممُهَدة. إن الأَحْمَد يرى، بين العالم الذي يعيش فيه والذي يشهد انهياره، بحدين إلى الماضي، وبين عالم الآلة الذي يسائله ويواجهه بعنف، يرى بينهما الهُوَّة، لكنه لا يعرف كيف يردها، ولا كيف يقيم فيها.

ما هو هذا العالم الذي يرثي أَفْوله؟ ربما هي رؤيا للأشياء قريبة مما يسميه ميشال فوكو المعلمة لما قبل الكلاسيكي، أي عالم يدار بالمشاركة الوجданية، والتناظر الوظيفي والتطابقات الخفية بين الكون والكائن. هذا العالم له كيانه الاستيمولوجي الخاص وحقائقه الاجتماعية ونسيج علاقاته الاجتماعية الاقتصادية.

على ملتقى هذين العالمين يقيم الأَحْمَد، وكذلك كافة رعايا الحضارات المسماة تقليدية. وليس بإمكاننا أن نفصل بينهما، ولا أن نركب منهما توليفة متجانسة متماسكة، لأنهما كالمطرقة والستدان. نبقي إذن على حدود ملتقاهما: أي في النقطة التي يتقاطع فيها هذان العالمان ليتشكلان من جديد بتأثير متبادل. ويعكس فكرنا، في صورة عجيبة، الأعوجاجات التي تبرز تهجهنها. إننا، بعبارة أخرى، في حالة أنعها بالشيزوفرينيا الاستيمولوجية. لأن مشكلة التقنية وتمثلها، والمنازعات التي تواجه بين التراث والحداثة، هي جزء من اركيولوجيا المعرفة. إننا، ونحن واقعون بين هذين العالمين، نمثل بينهما التصدع الانقسامي. هذا التمزق غير المقبول، غير المفكر به والمكتوب، هو الذي يولد التناقضات الكبرى. ويعوزنا

النقد: أي هذه الظاهرة الإسهامية المكرّسة لزرع لقاح من الشك تحت قشرة التراث التّخرّة، المشققة آلاف الشقوق. أما عالمنا نحن فسيقى عالمنا ولو مشوهاً ومعروقاً جداً. وسماؤنا لم يفك سحرها، وهي تحمي، رغم الدمار الحاصل، صور الماضي الكهنوتي. ولم يبلغ إلغاء هذه الحماية حد استخلاص المعتقدات. فما نزال بين التاريخانية والترميزية: لأننا لا نعرف أن نمير بينهما، نخلط بينهما، نمزجهما، نضعهما الواحدة فوق الأخرى، الواحدة ضد الأخرى، ولكننا نبقى، مهما فعلنا، في نقطة اعتوجاجهما المشترك. من هنا يبرز التشوش في أن يجد المرء ذاته، أن يكونها، في عالم حيث الذات: أي الهوية الثقافية التي تتبتسم ساخرة تحت أفقعة التاريخ.



## الفصل الخامس

### أيران الإسلامية ونهاية القرن

يعلن هذا العصر عن نهايةه في ظل انقلابات وزلازل كبيرة. يجري الكلام على تحول تكنولوجي وعلى «صدمة معلوماتية»، على موجة ثالثة من الحداثة، على تغيرات عميقة في طرق تفكيرنا وأنماط حياتنا وعاداتنا اليومية. وفي حين لا يرى المنشائمون في هذه الانقلابات إلا الكوارث الداهمة، يعدنا المتفائلون من جانبهم، بعكس ذلك، وعوداً مبالغ فيها. إلا أن الحقيقة تبقى، من غير شك، بين هاتين المبالغتين: فهناك، في آن معاً، أزمة عميقة تزعزع أسس العصر الصناعي، وابناعث حضارة جديدة لم تتحدد معالمها النهائية بعد. إننا نشهد، يقول أ. توفر (A. Toffler)، انهيار نظام «لا النظام الرأسمالي ولا النظام الشيوعي، بل النظام الذي يضمهما معاً»<sup>(١)</sup>.

إذا كان بعض المفكرين يتبنّى موقف الانسحاب من الحداثة، ويرى فيها محرّكات دراما القرن العشرين الكبيرى: أي التوتاليتارية، فإن بعض الاستقباليين يروز فيها، في المقابل، النطفة لثورة تكنولوجية كبيرة قادر

على تحرير الإنسان من السلطان الاستعبادي للتقنية؛ ويدرك هؤلاء حقيقة أن هذه الانقلابات التي تتعرض لصدماتها الأولى تمضي ضد ظاهرة التعميم على الجماهير (Massification) التي شكلت، كما نعلم، أحد الملامح المهمة من الثقافة الجماهيرية في العصر الصناعي. مذاك أخذت الظاهرة المعاكسة، ظاهرة إزالة التعميم على الجماهير (Démassification)، تعكس على صعيد تكنولوجيا أنماط الإنتاج، كما على الصعيد السياسي الخاص بالعلاقات الاجتماعية، حيث نرى أنماط حياة متزايدة الفردية تظهر إلى الوجود.

إن التنوع واللامركزية الناجم عن هذه الثورة الصناعية ليسا سوى نتائجين طبيعيتين من حركة لا تقبل الانعكاس، ولا يمكن أن تنمو إلاً توسيعاً، ساحبة، وراء اندفاعها العجيب، كل قطاعات الحياة الاجتماعية والسياسية.

في هذه الموجة الثالثة من الحداثة، تبدو الديموقراطية، بسبب تشظي المجتمع وإعادة تقييم الفرد، شرطاً لازماً للحرية والتقدم الاقتصادي. كما أن حرية المشاريع، تعدد وتنوع أنماط العيش، تراجع سلطة الدولة وبعض أشكال الليبرالية، إن كل ذلك يبدو بمثابة وجوه متعددة لحقيقة أخذت تنفك أكثر فأكثر عن الأيديولوجيات المسيطرة، التي لم تعد، بسبب صلابتها المتحجرة، على مستوى رفع التحدي الذي يطرحه عصر عصيٌ على تعميم تبسيطي. وهكذا، فقد علمتنا تجربة

روسيا أن الاتحاد السوفيaticي الماركسي قد انتهى إلى تقييد الماركسية، لأن العلاقات الاجتماعية، كما يقال، لا تعوق، فحسب، أنمط الإنتاج، بل تكبح كل تغير من شأنه تحفيز الدينامية الاجتماعية. وإذا أخذنا بعين الاعتبار وضع العالم الثالث الإسلامي بالنسبة إلى هذه الثورة الصناعية، فإن النتائج تبدو في صورة كارثية أوضح. وتكتفي بعض الأمثلة لتبيين لنا مدى هذه الكارثية.

- ١ - إذا كانت المنظومات الأيديولوجية المتحارزة إلى الجماهير لم تعد ملائمة لمتطلبات هذا التحول التكنولوجي، فإن البلدان الإسلامية من جانبيها، لا تزال تعيش في عصر الأيديولوجيات. إلى أيديولوجيات اليسار، المتحدرة من تراث الماركسية الليبية، تضييف الثورة الإيرانية عملية أدلة جديدة معيدة الدين، هذه المرة، إلى صعيده التاريخي - الاجتماعي من صراع الطبقات، جاعلة منه (أي الدين) أداة صراع سياسي.
- ٢ - إذا كنا نشهد، منذ الثمانينيات، إفلاساً، على صعيد الدولة، لليسار وإعادة نظر في تعاظم دور السلطة المركزية، فإن البلدان الإسلامية تمثل، على العكس، إلى تعزيز دور الدولة وإلى تعليم هذا الدور على كل قطاعات الاقتصاد والحياة الاجتماعية. وفي مقابل ظاهرة إزالة الت Cedيين عن مدن البلدان المتقدمة، تظهر، في العالم الثالث، مدن هائلة الضخامة. ويقدر عدد سكان مدينة سان باولو، عام ٢٠٠٠، بستة وعشرين مليون نسمة، ويحتمل أن يكون الأمر مماثلاً في كل من القاهرة

وطهران حيث زاد عدد السكان من ثلاثة إلى أربعة ملايين نسمة منذ الثورة. «وهذا يعني، كما يقول دوكروك (Ducrocq)، زيادة ١٥٪ في عدد سكان الضواحي، وذلك ضمن تقدير أن تصبح هذه الضواحي هي العالم الثالث فعلاً»<sup>(٢)</sup>.

٣ - إذا كانت الديموقراطية تبدو، مع الموجة الثالثة من الحداثة، وبفعل تشظي المجتمع، بمثابة شرط مسبق لكل حرية، أي بعبارة أخرى، إذا كان هذا التحول التكنولوجي، بطبيعته، يتطلب دائرة العادات، فإن بعض البلدان الإسلامية تبقى ميالة إلى ترويض الإنسان. ويرفض حق الاختلاف لحساب نموذج ثقافي يتطابق، في أحسن الأحوال، مع الصورة التي يرسمها فقهاء الشريعة عن الإنسان المسلم. فالثورات الثقافية في البلدان الإسلامية لا تعمل على أسلمة السكان، وليس هذا فحسب، بل هي، على العكس، وذلك بسبب سيكولوجية الجماعات التي تحركها، تصنع مجتمع الجماعات والقتل. ففي مقابل ظاهرة تفكك الانظام الاجتماعي القديم، التي ميزت المرحلة الأولى من الحداثة، تبرز في إيران الإسلامية الظاهرة المعاكسة، ظاهرة جمهرة الكتل الاجتماعية. وفوق ذلك، فإن الدين، وهو يفاجئ العالم الذي يتخذه تاريخياً، يتزاوج مع الأشكال الأكثر راديكالية من الأيديولوجيات التوتاليتارية، ويتحول، رغم أنه، إلى معادل ديني لنوع من الفاشية.

ولكن، لماذا يحصل مثل هذا الانحراف؟ لا شك أن

من السابق لأوانه الحكم على هذا الانحراف، الذي يعود لأسباب فلسفية واقتصادية واجتماعية، والذي تند جذوره، إذا صح الأمر، في سيرورة التحولات التقنية العلمية بالذات التي غيرت الغرب، منذ أكثر من أربعة قرون، وانهت لتجعل من فكره وتقنيته حضارة مهيمنة على الصعيد الكوني. أما القول بأن هذه السيرورة كانت مؤاتية أو سيئة فلا يحل أية مشكلة، بل يندرج في علم القضايا الضميرية، وهو علم من العصر الوسيط، أكثر مما يندرج في سياق الفهم النبدي للأفكار المتداولة. إن هذا الانحراف، يدل، فضلاً عن كثير من التناقضات الأخرى، على نسقين من الحقيقة يقيان، رغم كل شيء، منحرفين، لا لأنهما يعبّران عن نمطين من الوجود وعن مستويين مختلفين من المعرفة، بل لأن تناقضهما الحقيقي لم يبرز إلى حيت الوجود أبداً، واستمر مختلفاً وراء خطابات أيديولوجية مزيفة. إن نمطي الوجود هذين هما، بالإجمال، العالم التقليدي والحداثة؛ نمطان يتجسدان، على الصعيد العالمي، بالتناقض بين الشمال والجنوب، بين البلدان المتقدمة صناعياً والبلدان النامية، أو التي هي في طور النمو. وفي حين تبدو الحداثة أمراً واقعاً لا يمكن نكرانه ولا رده، وبشكل خاص، لا يمكن الإحاطة به، فإن التقاليد، في صورتها الراهنة، لم تعد التقاليد التي كانت. فهي كلها تشكو من عوز ونقصان في محتواها وجوهرها، ومن تلف متصاعد أصابها على صعيد توازنها العضوي، كما في إطار البيئة الملائمة لها، والمساعدة

على رسم ملامح عالم متجانس يناسب نظرتها إلى العالم. بين طرفي التناقض هذين، أو، إذا شئنا، بين هذين النمطين المتنافرين تبرز حالة وسطية جديدة هي ما أسميه حقل التهجين، حيث تخلق الانزلاقات والانحرافات الأرضية مجالاً واسعاً من الاعوجاج فتبعد الخطابات مقلوية، في نظر أطراف النزاع. فإذا أسقط الغربي، في هذه الخطابات، مقولاته الخاصة، واكتشف فيها الأشكال التي لا تتعايشه أبداً مع أسس ثقافته، فإن غير الغربي يرى نفسه من خلال منظور هذه النظرة الغربية التشويهي. هذه الظاهرة التحريرية، ظاهرة الوعي المغلوط، هي التي أطلقنا عليها، في مكان آخر، اسم التغريب اللاواعي<sup>(٣)</sup>؛ وهي التي تفعل فعلها بعنف يفوق عنف الحداثة، كحدثة لا تقوم على أساس وعي واضح. وما نسميه هوية ثقافية ليس، في الأغلب، وللأسف، سوى وهم، أو إذا شئنا، سوى صورة مزيفة للذات.

وهكذا، نجد أنفسنا أمام ميلين متعاكسين يلتقيان في هذا الحقل من الاعوجاج. حركة عامة من التغريب تتسع ضمن عملية عولمة، حيث كل القيم، أيًّا كان مصدرها، تتفاوت مستوىً، لتنتظم، كيًّما اتفق، في بوتقة النظام الجديد، الاقتصادي الاجتماعي، على كوكبنا؛ وحركة معاكسة تذهب من الأطراف الثقافية باتجاه هذا المركز الدينامي، وتعبر عن نفسها، حكماً، من خلال هذه الأدلجة. وإذا تعمقنا في بحث هذا الانزياح - الانحراف، نجد أنه يتجسد في مستويين؛ فهناك ازياح الحضارات

المسمة تقليدية، قياساً على الأيديولوجيات المهيمنة من حداثة العصر الصناعي، وهناك، فوق ذلك، انتزاع أكبر بين هذه الحضارات وبين أشكال التحول الجديدة التي تبشر بها الموجة الثالثة من الثورة التكنولوجية. مذاك أخذنا نشهد عملاً غير متجانس، تتشابك فيه كل العقليات التاريخية، الماقبل صناعية والصناعية والمابعد صناعية، مما أدى إلى خلق توترات غير متوقعة. (ما يهم هو الفكرة القائلة بأن عدة موجات من التغيير يمكنها أن تحدث هزات متتالية في المجتمع الواحد، وأن تواجه بعضها مع بعض، مولدة زوابع صراعية داخل هذا المجتمع، - مواجهات اقتصادية واجتماعية تتوالد بعضها من بعض<sup>(٤)</sup>).

إذا كانت هذه المواجهة مرئية في البلدان المتقدمة تكنولوجياً - كما يedo الأمر، في الولايات المتحدة الأميركية مثلاً، بين ديترويت وسيليكون فاللي، أي بين عصر صناعة السيارات ومركز المعلومات العالمية - فإنها، إذا ما اتسعت لتشمل العالم، تولد صدمات متتالية، لا بين الحضارات التقليدية والحداثة فحسب، بل بين الحداثة وموجاتها أو أجيالها المتتالية.

لتأخذ المثال الإيراني الذي يبقى حالة نموذجية. إن ما أثار رد فعل ضد عملية التصنيع التي قام بها النظام العالمي لم يقتصر فحسب على أن التصنيع الجامح، الذي لا مفر منه، يعني ما، قد اصطدم بالاتجاه العام للموجة الثالثة، بل تعدد إلى استثناء البقايا الموروثة من اللاوعي الجماعي

لدى الشعب الإيراني. لا شك أن هذه الحركة الضخمة قد أبصرت النور مع بداية القرن، أو حتى قبيل الحرب العالمية الثانية، ولكنها أدركت مآلها، وذلك لسبعين. الأول هو أن التصنيع ظل بمثابة السيرورة الطبيعية لحداثة العصر الصناعي التي لم تباشر بعد مرحلتها الأخيرة، واندرج، بعبارة أخرى، في سيرورة التاريخ نفسه؛ والثاني هو أن الهوية الثقافية (دينية كانت أم غير دينية) لم تكن قد ظهرت بعد، كظاهرة اختلاف وتوكيد للذات. ذلك أن الهوية الثقافية، التي وضعت الغرب على المسرحة، مرتبطة بأزمة هذه الحداثة ذاتها. هكذا ظهرت مرحلة استقلال دول العالم الثالث في الخمسينيات والاحتجاجات اللامتناهية في السبعينيات، والرعب التقني عند الشبيبة الأوروبية، بحثاً عن مذاهب روحية، وتيهان الشباب على طريق كمندو، والتقاقة الأميركية المضادة وما رافقها من ظاهرة الشمانية (عبادة الطبيعة والقوى الخفية) أو السحر والشيوخ الروحيين من كل جنس. أليس هذا كله من قبيل الانبعاث الجنسي لقيم الماضي حتى أنها نميل إلى القول، مع الأخذ بالاعتبار الاختلاف في الظروف، إن الثورة الإيرانية شكلت، بمعنى ما، النسخة الإسلامية والعالم ثالثية للثقافة الغربية المضادة. ومن المهم توضيح مواضع التشابه والتمايز التي تجدها بين الخطاب المعادي للاستهلاكية والتكنولوجيا والحداثة، لدى القادة الإسلاميين، وبين ما يقابلها لدى الرعماء المتحمسين للثقافة الغربية المضادة.

نجد أن المخيلة المتوالدة تشارك، على صورة هذيان ديني هنا وعلى صورة احتجاج ورفض جذري هناك، في عيد فخيم من السعادة، احتفاء بنهائية عصر. غير أنه، إذا كانت الثقافة المضادة في الغرب قد استعيرت على يد العقلانية الكامنة في المجتمع الغربي، وأدت، في الشهرين، إلى رد فعل صحي، وعودة حكمة لمعايير الإنسان العاقل البرجوازية، فإن التجربة الإيرانية (التي تفتقر إلى كوابح هذه العقلانية) انزلقت انتلاقاً كاملاً، وغاصت في هستيريا الانتحار الجماعي القاتلة. ويستحق من الاهتمام الاختلاف القائم بين هذين النمطين من ردود الفعل: فمن جهة هناك عملية ثنو داخلي في بنية ترفض وتقلب وتفك، لكنها تندمج في النهاية ضمن مسار ديكنيكي من التخطي؛ وهناك، من جهة أخرى عملية انتلاق وانفصال تتفجر ثم تتشابك داخل خليط من الأيديولوجيات المهرئة من زمن ولّي. العملية الأولى تدرك الموجة الثالثة من صدمة المعلوماتية، بينما تخوض الثانية غمار المعركة مع الأيديولوجيات المسيطرة والأيديولوجيات المهجورة الميتة، فتسقط في الفخ، وتضلّ الطريق تماماً. صحيح أن التغيرات الحديدة التي طرأت عليها تكشف عن جهد مبذول لتصويبها وتجديدها، إلا أن الانحراف ما يزال قائماً.

هذا الانحراف يبين أن الحداثة الغربية لم تكن أبداً معاشرة من الداخل، لكنه يبين أن الحضارات غير الغربية شاركت في هذا الانحراف بالإذابة. وطالما بقي الغرب

سيد مصيري، ومؤمناً، ثابت الإيمان برسالته في تحضير البشرية، فلن يكون للهويات الثقافية في البلدان الخاصة أية فرصة للتعبير عن نفسها، ومن باب أولى، لتوكيد ذاتها. لا شك أن ثورات تندلع هنا وهناك، إلا أن المطالب لم تكن مرّة واضحة أو معبراً عنها في صيغ محددة. وتبقى فكرة الهوية الثقافية مجرد مفهوم غربي، وتظل توحّي بذاته يتمثل العالم فيها بطريقه من الطرق. فالحداثة، في نظر من يعيش داخل تراشه الخاص، تبقى حاضرة ومائلة في تجربة المعاش بحيث لا تسمع بقيام أية مسافة أو أي تراجع ضروريين لتمثيل الذات. وعندما توضع أسطورة التقدم والوضعانية والوعي المطمئن في الغرب موضع التساؤل، وعندما تكون الأزمات، عن حق، سبب التقدم، عندئذ تزول كل الحاجز التي تخiss، بمعنى ما، الخيال الانفجاري لدى الحضارات الخاضعة، ويتدفق من كل حدب وصوب جرف من المطالبات حول الهوية يطالب، بلا مواربة، بالحق في الاختلاف. وفي مقابل التجانس في المستوى بين الأفكار المجردة، داخل تطور خطّي، تظهر حالياً لاتجانسية عالم متعدد الألوان، ويزّر فسيفساء من الأقليات التحتية المضطربة، التي لا تكتفي فحسب بإعلان وجودها بصوت عالٍ، بل بأن حسان معاركها لم يكن يكتبوا: إنه حسان هويتها الثقافية. كان ذلك يوم أطلق سنغور فكرة الزنوجة، ويوم نظمت الأونيسكو ندوات متواصلة حول الهويات الثقافية، ويوم كانت الانتلجنسيّا تساجل، بلا كليل، ضد

مفاسد التغريب، الخ. إلا أن أحداً لم يطرح السؤال حول ما إذا كان خطاب الهوية، الذي لا يرى مبرر وجوده بغير الحقد على الآخر ونفيه ورفضه (الآخر هو دائماً الغرب والحداثة)، سيؤول إلى غير مآل التراجع. وهو ما حصل مع التجربة الإيرانية التي أدت إلى تراجع نحو مستويات دنيا من الحالة النفسية الروحية والعقلية. وما تلا ذلك كان مشابهاً لجنية ألف ليلة وليلة التي، طلما أنها محبوسة في قمعتها السحرية، تبقى خاضعة للرقابة والسيطرة، وما أن تغفل رقابتها وتتحرر، حتى تكبر فجأة وتأخذ شكل العملاق وتنتهي بابتلاع من حرروها.

لقد خلقت أحداث إيران «بنية عاطفية» خاصة أدت، بسبب دفعها المجتمع للتراجع، إلى بروز مناخ من الاغتراب (عن الوطن)، لا يمكن أن تتحمله مشاعر الإنسان المعاصر. «كل ما كان قد سحب من الحياة الاجتماعية إلى مكان خلفي ثانوي، عاد، في ظل مناخ الكبت والضغط، كحالات الشنق والإعدام والجلد الجماعي، إلى الظهور على أيدي قطاع واسع ومتواطم من الناس؛ قطاع لم يوفر أي جانب من الحياة، وتسلل إلى الميادين الأكثر خصوصية من حياة الناس، بحيث لم يبق شيء في منأى عن تطفله وتدخله؛ لم يوفر التحقيق التعسفي لا الفراش الزوجي ولا حلقات الأصدقاء ولا الاجتماعات العائلية. وفي حين رجعت العادات المكبوتة إلى الظهور فجأة، احتفت عادات أخرى بضغط لغو من الممنوعات الجديدة: دفت المرأة تحت الحجاب،

انسحبت الخمرة إلى السرية، في وقت عادت غريرة الموت تتنعش، جاعلة من البلد جنة الشهداء. [...] وراح يولد «أفق نفسي» ترك لدينا الانطباع بخيبة الأمل على كوكب مجهول»<sup>(٥)</sup>.

إن غزو الدين لعالم سبق أن ازاح عنه وتخطاه تاريخياً، قد أدى إلى نزع القدسية عن الدين نفسه. حتى الدين المحكم البنيان كالإسلام الشيعي، حين يخرج من سياقه الطبيعي، يسقط، شاء ذلك أم ألم، في فخ الحداثة ويتبني، لحسابه، خطاباً ايديولوجيَاً. من ناحية أخرى بدأ قادة البلاد الحاليون يتبعون إلى ذلك، ويعملون ما في وسعهم لتوجيه المركبة نحو الوسط، ولكي يحولوا، بذلك، دون انهيارها اللاحق. ولكن، يبدو أنه حتى لو تحول مسيبيو الخرائط إلى إطفائيين، فإن الأخطاء التي ارتكبت بحق الدين لا يمكن تصحيحها. والحقيقة أن الثورة الإيرانية، في تحريكها أعمق اللاوعي الجماعي في الأمة، أخرجت إلى السطح كل التأسيسات والسلفيات الألفية (Atavismes) الكامنة افتراضياً في الخيال الجماعي؛ أما التقيؤ الثقافي الثاني عن ذلك فهو لا يستند فحسب بناءً على الخيال الجماعي بل يحيط، بسبب ذلك، من قيمة المقدس ومعناه. لقد كانت هذه المركبة الصاعدة من تحت إلى فوق، بمعنى ما، بمثابة عملية ضخمة أيضاً من التزمتين والعلمنة والدينوية. فقد لعب كهنة الدين، فيما هم يريدون استحضار إسلام الأصول، ربما عن غير علم منهم، دور المعلم الساحر، مستخدمين

بدعاً تتعارض مع التشريع ذاته، مما جعلتهم يقيدون أنفسهم. وحين راحوا يستخدمون، من غير تمييز أو تدقيق، كل التراث الميثولوجي الديني الشيعي، كالاستشهاد، ورمزية الإمام الثاني عشر الرسالية، وصلوا فيه إلى آخر مداه؛ وحين وضعوا حيّر التنفيذ إسلاماً تشريعياً صرفاً - على حساب كل المراتب السامية من هذا الدين، يبتوا عجز الدين عن إيجاد حلول للمشاكل المعقّدة التي طرحتها عليه حداه مجتمع معتقد التركيب، مُعْلَمٌ. وفي المقابل، أفضت المساهمة الثقافية التي قدمتها الطبقات الاجتماعية المتحجرة دينياً، والمعودة على الاستهلاك منذ عقود من التقدم والنمو، أفضت إلى قضم صرح عملية الأسلامة من الداخل. مذاك بدأت تبرز ظاهرة غريبة. أخذت الثورة الثقافية الإسلامية تصل إلى فعلها المعاكس. لم يعد المجتمع الإيراني هو الذي يتأسّم - ظاهرياً تبقى المؤشرات الخارجية تدل على ذلك - بل إن الإسلام، متبعاً من الحرب، هو الذي أخذ يميل إلى حلول ذات طبيعة ليبرالية، ويكتسب بقوة الأمر الواقع، خطاباً تكتوّن قاطلياً، أي حديثاً. وإذا بقي الخطاب على الأغلب ايديولوجياً، في مرحلة أولى، بسبب المزايدة والتناقض مع المطلب الماركسيّة الإسلامية، فإنه أصبح، في مرحلة لاحقة، أكثر اعتدالاً، وأخذ يتلون شيئاً فشيئاً بالوان ليبرالية.

بالتوازي مع انتزاع المصالح هنا، نشهد حدوث انقلاب في صور النماذج الأصلية داخل الخيال الاجتماعي. وإذا أمكن لعالم الدين، في مرحلة أولى،

أن يجعل نفسه ملكاً، وأن تحل شرعية الفقيه محل الحق شبه الإلهي للملك، فمع هذا الانزلاق صار تقىض الإمام، أي نموذج الملك، هو الذي ينبعث من رماده لكي يواجه النتائج الكارثية التي آلت إليها قيادة طبقة، محترمة من غير شك، ولكن عاجزة عن اخراج البلد من الفوضى. إن هذا لم يكن مقاجعاً لمن يعرف آلية الفكر الأسطوري (الملك/ الكاهن، دوميزيل)، أي التوازن بين الطبقتين اللتين يقوم عليهما النظام التراتي للعالم. ذلك أن كل خيار خارج هذين القطبين من المجتمع التقليدي، على نمط إيران، يتطلب، بلا شك، التوصل إلى مستوى من العلمنة يكون معه الحل الثالث (أي النظام العلماني الحديث كالجمهورية الديموقراطية) حقيقة، في المظاهر الخارجية كما في النفوس والعقول. أما الذين كانوا، عشية الثورة، لا يزالون يرون صورة الإمام تظهر على وجه القمر ككوكب مشع ذي جاذبية سحرية، فقد كانت هذه الحالة، في نظرهم، مستحيلة التتحقق. ولهذا، فإن كل سلطة ديموقراطية تفترض مسبقاً - وهذا أمر أساسي - وجود سجال حول العلمنة، وقيام فصل بين الروحي والزمني، بين الأسطورة والعلم، وتراجعاً عن «العبودات القلبية»، ومعرفة تاريخية بالسياق الثقافي الغربي، الذي تحدرت منه الأشكال العلمانية من الحكم.

نعرف، فضلاً عن ذلك، أن العالم الإسلامي والعالم الثالث عموماً لن يتمكنا، إذا لم يعيشا هذه الانكسارات الجوهرية، بصفتها ضرورة لا غنى عنها داخل وعيهما،

من بلوغ الحداثة والقبض على ثورة نهاية القرن التكنولوجية. إن مشكلة القطعة الاستيمولوجية تبقى، في نهاية التحليل، مرتبطة بحالة عدم القطع هذه، أو إذا شئنا، بحالة الخلط بين نسرين من الحقيقة نسميهما تبسيطًا، الأسطورة والعقل. وطالما بقي الحالان المتعلقان بهذهين المستويين من الوعي متواجهين، مختلاً أحدهما بالآخر (بهذا الاتجاه أو بعكسه)، فإن نتيجة هذا التردد الجوهرى ستخلق حقولاً من الأعوجاج الإيديولوجي تكون فيه كل العلاقات مغلوطة. فوق ذلك، إذا كانت الإيديولوجيات قد أحرزت نجاحاً باهراً في العالم الثالث، فلأنها تقوم، في عالمنا، بالوظيفة ذاتها التي كانت تقوم بها الميشلوجيات في العالم القديم. فالإيديولوجيا هي «فکر مشحون بالعاطفة يفسر كل عنصر فيها الآخر»<sup>(١)</sup>. وهي حصيلة مساومة بين نمط التفكير الأسطوري ونمط التفكير المنطقي التجربى. إنها، بعبارة أخرى، فکر هجين تقع فيها الانفعالات ضحية إفساد العقل المشوه، ويكون فيها هذا الأخير مسلولاً بفعل الأولى. وهكذا، فإن العصر الصناعي مهد الظروف، بفعل الإيديولوجيات التوتاليارية الشائعة، لقيام تقارب بين الحداثة والمعتقدات التقليدية. إلا أن هذه اللقاءات السعيدة حصلت بالضبط داخل هذه الظروف المشوهة التي سميناها حقل الهجامة، وحقل اعوجاج الأفكار، لأن كل شيء فيها مغلوط: العلاقات الاجتماعية كما أنمطت المعرفة، وكذلك الصورة المشوهة التي كونناها عن أنفسنا.

غير أن الحداثة التي تغلفنا والتي نستشعر ثقلها لا تزال حداثة الموجة الصناعية الثالثة مع فرقة ايديولوجياتها الجامعية (التوتاليتارية) والجامعة، على غرار هذه الماركسية المبتذلة مثلاً، التي نعثر عليها في كل مكان، والتي تخصب عالمنا، في صورة سحرية، بصفتها ايديولوجيا مبشرة في الهواء. الحال أن ثورة نهاية العصر التكنولوجية هي في مرحلة التحول رأساً على عقب؛ الأمر الذي يوفر لنا فرصاً غير متوقعة لالتقاطها. لأن هذه المرحلة الجديدة تفسح في المجال أمام ظهور أشكال من الحياة قرية من النسيج الاجتماعي للعصر. ما قبل الصناعي، ومن تلك التي ما تزال موجودة في بلدان العالم الثالث. فقد كنا مشوشين إزاء الحداثة، إلا أن هذا الانقلاب يتيح لنا، بلا شك، أن نحيط بالتجربة المؤلمة، تجربة الموجة الصناعية الثانية وأن نلقط الغرب وهو في ذروة تطوره. كان ذلك ممكناً لو أن روينا للعالم تطورت باتجاه الافتتاح. إلا أن ذلك لم يحصل، لا لأننا، فحسب، لم ننفتح على هذه الفرصة الجديدة (لأن الانفجار التكنولوجي، في الشهانسات، يتطابق مع تراجعنا نحو أصولية رعوية)، بل لأننا نتشبث بالآيديولوجيات القديمة الخالصة بالموجة الثانية، التي لا نزال متأنرين عنها ومذهولين بها.

لهذا فإن أي حل نسيي لهذه القطيعة التاريخية يطرح مشكلة الانتقال من الأسطورة إلى العقل برمتها. فهذا الانتقال هو، قبل كل شيء، مسألة وعي. وبمعنى ما،

طالما لم يعش البشر ضرورة الحداثة، فإن هذه الأخيرة تبقى دائماً شكلاً معادياً مفروضاً عليهم من الخارج. ذلك أن الوعي هو إعادة نظر، تجربة مؤلة، صدمة نفسية، إنه اكتشاف الوحشة والأسى. أما الثقافات التقليدية، بكل تراثها الأسطوري وإحداثياتها التسمية التي تنطوي عليها، تخلق روابط تفχيمية بين الكائنات، وتفتح فوقها مظلة واقية بامتياز، تحصن الإنسان وتقيه، بالتحديد، ضد كل مغامرة شاقة. إن كل أسباب الراحة والطمأنينة في التراث، تعود إلى كونه يقدم أجوبة ملموسة على القلق الميتافيزيقي للإنسان. فالإنسان المصاب والمحمي ثقافياً، يعرف من أين يأتي وإلى أين يذهب، ويملك إحداثيات دقيقة في الدنيا كما في الآخرة. وكل طفو، خارج هذه الشرقة الحامية اللذيدة بأنفعها، تتطلب قفزة جسورة إلى جانب تجربة الوحشة. لقد أصابتنا الدهشة حين رأينا، خلال ندوة غير بعيدة، في اليابان، إلى أية درجة من الحاجة يصل شعب على مستوى من التكنولوجيا المتقدمة كالىابان؛ الحاجة إلى أن يضع، في المقدمة، هويته التي تمنحه من الأمان والطمأنينة مثلما يمنحه ذلك العلم الحديث، الذي يشهد على صحة تجربته الروحية، وإلى أية درجة كان يصعب عليه اتخاذ الموقف الشيزوفريني الذي يقفه الإنسان الحديث في حياته، شاء أم أبى، داخل طبقتين، مأخذواً بتقاطع خطابين متباينين (علوم وأسطورة) لا يمكن أبداً أن يتطابقاً أو يتتوافقاً في نقطة محددة.

إن المزج بين الثقافات والخلط بين مستويات الوعي المقابلة، في معظم بلدان العالم الثالث، يبقى أمراً غير منطقي وغير ملائم. فهو يحصل، داخل البلد الواحد، بين النخبة والجماهير، وهو ما يحصل على الصعيد الكوني، بين الشمال والجنوب. نخبة متغيرة من الموظفين والجامعيين والتكنوقراط والصناعيين إزاء كتلة غير مندمجة تعيش خارج التاريخ. والدمج بينهما صعب، ويزداد صعوبة كلما كانت مقاومات السكان التراثية التأслиمية أكثر صلابة. فالجماهير تشعر بالاستلام بالنسبة للسلطة التي تمثل، في نظرها، مستعمري الداخل؛ أما السلطة، حتى حين تكون جلء لإرادتها الحرة ونواياها الطيبة، فلا تنجح في إقناع الجماهير بضرورة حصول التغييرات. وكل الحلول الساقطة من فوق إلى تحت تقفل تقريراً. من هنا مصدر الصراعات الدائمة التي تعبر عن نفسها بانقلابات مفاجئة في الأنظمة، وبانقلابات عسكرية متالية لا تصل إلى حل أية مشكلة، لأن أساس القضية يبقى هو هو: التباعد أو الهوة السحرية بين الحضارات، والجرح النازف في الفوضى الكونية العاصفة بهذا العالم.

لقد أثارت الثورة الإيرانية بعض البلبلة، تجسد ذلك، بداية، في ارتباك سياسي هائل: هجرة العقول، هجرة كثيفة للكادرات، خراب اقتصادي وحرب كارثية. ومع ذلك، ولأنها كانت حركة من تحت إلى فوق، فقد وضعت الثورة الجماهير أمام مصيرها ومسؤوليتها. كما

أن الشعور بال مجرمية، الذي أحست به أغلبية الناس حال التعasse الوجودية التي يحيونها، والهوان الذي يتعرضون له، طرح، في آن واحد، مشكلة شرعية السلطة ومشكلة المسؤولية. ويعرف الكثيرون أن هذا التغير الذي أرادوه، وهذه الثورة الثقافية التي ربما تمحسوا لها، لم يكونوا على مستوى حل المشكلات المعقّدة التي يطرحها التنظيم المقدّل للمجتمع الحديث. عند ذلك أخذت آليات الدفاع تتنظم. ويرزت في إيران ظاهرة غريبة: خوض الشعب معركة، لا هوادة فيها، من أجل ردم هذه الهوة المؤلمة التي يتحسّس شظايتها في لحمه الحي. فعدا قسم كبير من السكان عصاميين، يتعلّمون على أنفسهم: كل واحد يريد أن يستشف ويتربّى. وعدها الرفض هو الثقافة، لأن المعرفة، في غياب وسائل الدفاع، تقدّم السبيل إلى الانتصار. فشهدت إصدارات الكتب مبيعات هائلة، ويبلغ عدد النسخ المطبوعة حدوداً لم يسبق لها مثيل: من كلاسيكيات الأدب الفارسي إلى قصص الرحلات، مروراً بالترجمات المثيرة لكل أنواع المؤلفات الفلسفية والسياسية الغربية. الكل يرغب في البقاء على صلة بأحداث العالم، والكل يناضل، على طريقته، ضد الظلمامة المسيطرة، والكل يريد أن يعرف أسباب الانزلاق. وأخذت تبرز، بالتناسب مع المراة المعاشرة والهوان المتجهم، روح نقدية ونظرية جلية أعادت تقويم النظام الماضي والنظام الراهن على السواء. فضلاً عن الروح الارتيادية الفولتيرية التي حركت الأكثر جرأة من

الناس، أخذ الأشد إيماناً منهم يشكّون بالمعتقدات الدينية، التي غدت مربكة ومرهقة جداً. ثم تلت عصر الشعارات المعادية لكل شيء، مرحلة تميّزت باعتدال المراقب. وكان الانزعاج الناجم عن إفلاس الثورة الثقافية سبباً في تغريب أي ميل للخطابات المتعلقة بالهوية، وفي إعادة الاعتبار للجهود الواسعة من أجل تحدّيث الماضي. وربما تم التوصل إلى أن الحقيقة ليست الحلم وأن الأماني الصادقة لا تساوي شيئاً إذا لم تقرن بعقل منظم.

لا أعرف ما إذا كانت هذه التغيرات الهامة ستنتهي إلى سد الثغرة الأساسية بين الحضارات، غير أنني أعرف، في المقابل، أنه لن يتغيّر شيء طالما بقيت مستويات الوعي داخل المجتمع مختلفة تاريخياً. لأنه ينبغي، من أجل الإمساك بروح العصر، التحرّر أولاً من رقابة كلّ هذا الغطاء من المعتقدات الخاطئة الآتية إلينا من المصوّر البالية؛ وفي سبيل ذلك، ينبغي أن يعيش داخلياً فشل البيوطوبيات الخداعية. «شطر النّرة وتمزيتها، يقول اينشتاين، أسهل من اقتلاع حكم مسبق من عقل الإنسان».

التجربة الإيرانية ماثلة أمامنا لكي تعلمنا، في الوقت ذاته، حجم بؤس الانزلاق، وربما، من يدرّي؟ الأمل بحل ما.

## الفصل السادس

### الإسلام والعلمنة

التعارض بين الإسلام والعلمنة يعبر عن قلق عميق يهز المجتمعات الإسلامية وحتى أوروبا. وهو ناجم عن أشكال حادة من سوء الفهم تغذى مخيال المسلمين أنفسهم، وكذلك مخيال الفرنسيين الذين يرون صورة سلبية جداً عن الإسلام. ويفكّر ذلك استطلاع للرأي حديث أجرته مؤسسة Ifop (ايفوب) ونشرته جريدة «لوموند».

الكلام على الإسلام، من غير استعداد، ودون وضعه في إطاره التاريخي الخاص إنما هو، بلا شك، من قبيل الهوى والتخييل. فالإسلام لا يمكن اختزاله بالحجاب الإسلامي، ولا يمكن أن يتطابق مع التعصب. إنه رؤية دينية للعالم، لها معتقدها وطقوسها وقواعدها الأخلاقية وشبكة علاقاتها الاجتماعية. وهيقي الإسلام، على صعيد المعتقد، ديناً توحيدياً متمحراً حول وحدة الخالق والوحى. وبهذا المعنى، فإن له أصلاً نورياً يتطابق مع أصل الديانات الإبراهيمية. كما يتمتع أيضاً بفلسفة غنية ذات تعابيرات رمزية. هذا ما تدلّ عليه الكتب المدهشة

التي تركها كبار مفكريه، والتي تعتبر لحظات هامة في تاريخ العقل البشري.

أحد أسباب سوء الفهم يعود إلى اختزال الإسلام بالشريعة صافية وصارمة. صحيح أن تقديس الشريعة يمنع المسلمين أن يميتوا الإسلام الروحي عن الإسلام التشريعي. وإذا كان الإسلام، كجوهر روحي، خالداً، فهو، كعادات وتقاليد وإدراك، خاضع للتاريخانية. أما أن ترفع راية الإسلام باسم القانون الديني الذي يفرض فرضاً، فهذا يعني التزول به إلى مستوى القولبة الصارمة المتحجرة. وأقدر أن من الممكن أن يبقى المرء مسلماً دون أن يعلن هويته الدينية، وربما كانرأي هذا طريقة حديثة في النظر إلى الدين نظرة جديدة. فهناك دائماً، بين المرأة التقليدية المحجبة التي تعيش عيشة بسيطة وبين تقلد الوشاح تفاحراً في مجتمع علماني، اختلاف في الإدراك. فمن جهة أظفار قطة خفية، ومن جهة ثانية مخارج الأظفار. وإذا كانت الأولى تفعل ذلك، في صورة طبيعية، من دون خلفية، فالثانية تبقى، حتى لو تصرفت عفويأ، في وضع الانحراف عن محياطها. بعبارة أخرى، يكتسي زيها طابع التحدى، وفي آخر التحليل، يكتسب معنى سياسياً يرتبط بالعادات الدينوية السائدة في مجتمع تقليدي برباط واه.

سبب آخر لسوء الفهم يكمن في أن الإسلام لا يمكن أبداً أن ينادي بنمط حياة ذي طبيعة كلية. وذلك يعود لسبب بسيط جداً: إن الإسلام، وهو يدخل منافساً

للحداة وخصوصاً لها، يريد أن يستبدل بنى الحداثة ببنى  
الخاصة، التي لا تتلاءم غالباً مع المحيط الاجتماعي، لا  
على الصعيد التشريعي ولا على الصعيدين الاقتصادي  
والاجتماعي؛ وفيما هو يشكو من قصور في عملية  
المنافسة، يجد نفسه واقعاً في فخ خديعة العقل. وهو  
يتأرجح، إذا صرخ التعبير، داخل مجازفات غريبة عن  
أسباب وجوده، فيها تحرق أجنحته؛ وفيما هو يرغب في  
أن يتتجاوز التاريخ، يتحول، في نهاية التحليل، إلى  
الدرجة الدنيا من نتاج ايديولوجي للتاريخ. هذا ما أسميه  
أدلة التراث. وفيما هو يريد أن يقيس نفسه بالأفكار  
الشائعة عن الحداثة، يجعل نفسه منافساً لها ويدخل في  
منطقها، فيغير نبرته الخاصة، ويحدث مفاجأة داخل  
صراع الایديولوجيات ويتأرجح، هو نفسه، بقرة. بعبارة  
أخرى، إن المعاير التي يدعى معارضتها هي التي،  
ساخرة، تبرر ضرورته وليس العكس. فالاميرالية، على  
سبيل المثال، تحول، في اللغة الإسلامية، إلى «استكبار  
عالمي» يبرر، في النهاية، قيام ثورة المحروميين  
(المستضعفين)، ومن غير المفهود القول إن لفظة  
المحروميين المستعملة في هذا السياق لها مدلولات لا  
تمتّ بصلة إلى المخيال الإسلامي. وهكذا يتحول الإسلام  
من الخضوع للإرادة الإلهية إلى أداة منحرفة في خدمة  
إرادة القوة.

إنني لا أرى أية «روحانية» في انتماء المرأة المازوشية  
إلى السلطة الأبوية، ولا في السلوك الذهاني لدى

التكنوقراطيين من علماء الدين الذين، باسم الأفكار المهجورة، يوجهون توجيهًا رديئاً الثروة الإيمانية الموجودة في الذاكرة الجماعية، يستخدمونها في مغامرات مدمرة.

سبب آخر لسوء الفهم يعود إلى أننا نعيش في عالم منفتح تصبح فيه التعددية، أكثر فأكثر، شرطاً لازماً للتعايش بين البشر. وبين تشظي الأيديولوجيات الماركسيّة في أوروبا الوسطى، على الأقل، أن هذه الأنظمة لم تعد مقبولة سينكولوجياً، كما أنها لم تعد مفيدة اقتصادياً. إن الأنوثة والانغلاق ووسواس الهوية هي أسلحة فتاكـة، أو إن شتمـ، أفـكار مترفة، لا يمكن للمجتمعات المفتوحة أن تسمع بها. والطاقة الكبـرى التي تبدل لتجنيد البشر وتعـبتـهم، وتحـشوـ روؤـسـ الشـبيـبيةـ، وتأـطـيرـ العـقولـ، مـكلـفةـ جـداـ وـرعـنـاءـ، لأنـ الرـغـبةـ فيـ أنـ يكونـ المرءـ مستـيرـاـ مـلـهـماـ وـمـفـصـولاـ عنـ الحـقـيقـةـ، تـطلـبـ مـقـدـارـاـ أـقـلـ منـ الـكـلـفـةـ وـلـاحـجاـمـاـ عـنـ الـجـازـفـةـ.

نستنتج من ذلك أن المـنطقـ القـائمـ عـلـىـ نـفـيـ وـجـودـ نـظـرةـ كـلـيـةـ، دـينـيـةـ كـانـتـ أوـ دـينـيـةـ، لاـ يـكـنـ أـنـ يـتـكـيفـ معـ عـالـمـ مـنـفـطـ، تـعدـيـ، نـبـحرـ جـمـيعـاـ فـيـ مـرـكـبـهـ الـواـحـدـ. وـهـنـاـ نـصـلـ إـلـىـ مـفـارـقـةـ غـرـيـةـ: مـنـ أـجـلـ إنـقـاذـ الرـوـحـانـيـةـ يـبـيـغـيـ استـخـصـاصـ (ـجـعـلـ الشـيـءـ شـائـعاـ خـاصـاـ)ـ الـدـينـ، وـتـزـمـنـ الـجـمـعـ، وـإـخـلـاءـ الـمـيـتـ الـعـامـ مـنـ سـلـطـانـ الصـورـ -ـ الـمـعـقـدـاتـ الـتـيـ لـاـ وـطـنـ لـهـاـ، وـالـتـيـ، لـهـذـاـ السـبـبـ، لـاـ يـكـنـ إـلـاـ أـنـ تـكـوـنـ مـؤـذـيـةـ لـلـإـنـسـانـ، فـيـ هـذـاـ الإـطـارـ الـمـكـسـورـ الـذـيـ نـفـرـضـهـ عـلـيـنـاـ بـيـعـةـ الـكـوـنـ الـمـنـفـطـةـ. ذـلـكـ أـنـ

هذه «الصيغة»، معزولةً عن اطارها الطبيعي، تصبح التقيض لذاتها، وتغدو إسقاطات روحية متقدمة نحو الملكية الجماعية، تماماً مثلما غدا الحجاب التقليدي وسيلة تشویش على النظام العلماني.

بين الإنسان المسلم، وحتى المسيحي، وبين محبيه هناك مفارقة ينبغي التنبه لها؛ فعلى الصعيد الفردي يمكن للإنسان أن يبقى منفتحاً على بعد الأسطوري الخيالي للروح، ولا شيء يمنعه عن ذلك، أما على الصعيد الجماعي، فعليه أن يحيا على مستوى التاريخانية والتحولات التي تولدها هذه الأخيرة. ويفدو الانفتاح، بهذا الشكل، طريقة وجود في العالم، نظام الكون الشيزوفريني الجديد الذي ينبغي التكيف معه، والذي ينبغي تدجينه وتطويعه، والعناية به عملياً، باعتباره ترزاً أصاب أعماق الكائن. إن النظرة الجديدة تنطوي على نسقين من العظمة يمكن تراكمهما ولكن لا يمكن استبدال أحدهما بالآخر؛ والانتقال من أحدهما إلى الآخر يتطلب، مهما قلنا، قطيعة وليس تطوراً، وذلك لأننا غالباً ما ننكر تناقضهما الذي تنتهي به إلى اختزالات من كل نوع، اختزالات تولد حقداً من الاعوجاج، تكون فيه كل القيم فاسدة من أصلها، وتولد فيه الأشكال المتغيرة المتشقة منه حقداً من الهمجانة، وبالتالي وعيًّا مغلطاً.

كل عودة إلى الماضي وهم، لأن الحادثة، أي البيئة العقلية الازمة، تحدد الشروط، بصورة إجمالية، خلفية

وجودنا الأولى، والمناخ الحبيط الذي نعيش فيه، والخير الذي يظللنا وفيه ننمو، والبني الاستيمولوجية التي تمنع الأشكال لقوالبنا المعرفية. كل مسلم، مقيم في فرنسا أو حتى في بلده الأصلي، يدخل في شبكة هذه العلاقات الوثيقة التي تعتبر هنا شرطاً أولياً لكل نمو وتطور. أما الرغبة في التفلت منها، أو الالتفاف عليها باللجوء إلى مظاهر خارجية لتوكيد الذات، فنكون هو من الخطورة بحيث يصبح اندماج المرء بهويته - إذا كانت له هوية - مستحيلاً، وبالتالي يدفع باتجاه التهميش في الامكان. ذلك أن الأطراف والغيتو ليست فحسب أمكنته ذات بعد اجتماعي وآخر جغرافي، بل هي أيضاً ذات بعد عقلي. وإذا لم يتمكن المسلمون أن يفتحوا فيها ثغرات واسعة يطلون منها على العالم، فسيبقون على الهاشم ويتراجعون نحو حواشي التاريخ، التي يسعون يائسين إلى الخروج منها. لهذا ينبغي أن يتراكم فوق حيز الإيمان حيز علماني من القانون. وبتحقيق التعايش بينهما، وهو صعب بلا شك، وبووضع كل شيء في نصابه وسياقه، ربما يمكن التوصل إلى العيش بسلام مع هذا الانفتاح، مفتتحين، بذلك «حواراً» مع أنماط وجود لا ترقى إلى زمن تاريخي واحد، ولا إلى منظومة من الأنكار واحدة.

## الفصل السادس

### الإسلام والحداثة

رداً على القضية التي يشيرها موضوع ندوتنا: «الإسلام والحداثة»، من المفيد أن نتناول، بادئ ذي بدء، ما نعنيه بالحداثة ذاتها. إنها مفهوم معقد لا يمكن الإحاطة به في تعريف موجز. فهي تستحضر فكرة قيام عصر جديد، عهد من التقدم غير المحدد، ومن التحرر التبامي للإنسان إزاء مكتسبات التراث؛ وللحادثة مدافعون عنها متخصصون، كما أن هناك من يتقدّمها بشدة. إن جزءاً كبيراً من الفلسفة الألمانية المعاصرة، على سبيل المثال، انكب، بصورة خاصة، على مهمة إعادة بناء أسس هذه الظاهرة المهمة. هذا ما فعله النقد الـهيدغرـي للحداثة بوجوهها الأربع: العقلانية، الذاتية، السيطرة الكوبية، التوتاليارية؛ أو ما قام به ستراوس في تحليله موجات الحادثة الثلاث (رفض الغائية، توسط التاريخ بين الواقع والمثال الأعلى، التاريخانية)<sup>(١)</sup>؛ وكذلك التحليل الأكبر جذرية الذي وضعته مدرسة فرانكفورت، وتوصلت فيه إلى تهديم عقل الحادثة ذاته، رافضة اللاعقلانية التي تدبر

العالم المزعوم عقلاً. باختصار، الحداثة تثير الشكوك مثلما هي تسحر مخيلات ذوي الميل الاستشرافية. يبقى أنه انطلاقاً من القرنين الخامس عشر والسادس عشر، أخذت تبرز ظاهرة فريدة في عهد الثقافات الغربية لا نظير لها في الحضارات الكونية الأخرى: ولادة نظرية جديدة للعالم. نظرة مُحيطة، بالتأكيد، ولكنها مُحيطة، فيها احتلت ذاتية الإنسان، أي استقلاله عن قوى الطبيعة وعن عباء التراث، وعن العادات الموروثة على مجرى العصور الطويلة، مرتبة جديدة، جاعلة من عقل الإنسان أساس كل وجود وكل معرفة.

ليس مهمًا أن تكون هذه الظاهرة قد ارتبطت بظهور برجوازية المدن، ويأقول النظرة الشيقراطية والنظرة التي تقول إن الإنسان مركز الكون، المعروفتين في العصر الوسيط، أو بظهور علوم الطبيعة. كل هذه العوامل كانت متلازمة: انهيار التسلسل الانطولوجي وتابعه الاجتماعي: الاقطاعية؛ ظهور المدن وعلوم الطبيعة؛ هذه هي النتائج الثلاث الفلسفية والاجتماعية والثقافية لقيام هذه النظرة الجديدة للعالم.

اكتسب الإنسان الغربي هذه النظرة إثر الصدمات النفسية المقلقة. الأولى كانت، حسب فرويد، «الصدمة الكوزمولوجية»، أي تدمير «الوهم الترجسي» عند الإنسان. وهكذا تعلم الإنسان أن الشمس لا تدور حول الأرض وأن الأرض لم تعد مركز الكون، بل هي نقطة غبار في هذا الكون اللانهائي. ولم يعد للإنسان مكان

ثبتت في الكون لأن الكون في صيغة متوافقة،  
سيفورة تاريخية روحية في البداية (هيغل) وبيولوجية -  
طبيعية (داروين، سبنسر) واجتماعية - اقتصادية  
(ماركس). وبدل أن ينفتح أفق الإنسان نحو المجرات  
العليا، حيث تهبط الرسالات الإلهية،أخذ ينخفض حالياً  
نحو مستوى خطى من السيفورة التاريخية. وإذا اكتفت  
الثورة الكوبرنيكية بطرد الإنسان من محطيه، فالثورة  
الثانية، البيولوجية، انتزعته هذه المرة من حضن آجداده  
 وأنبيائه. وفهم الإنسان، بمرارة كبيرة، أن نسبه السلالي  
لا يعود أبداً إلى أنياء زمن البيرة، وأنه تحدّر من سلالة  
القرود الأقرب إلى الإنسان. وفهم أخيراً، مع الصدمة  
السيكولوجية، كما يستنتاج فرويد، أن عقله ليس سوى  
جزيرة معزولة مستقرة على سطح محيط من القوى  
اللاوعية.

غير أن الخداثة في طريقها، مع نهاية القرن العشرين،  
لإحداث صدمة أكثر انقلالية من سابقاتها: الصدمة  
المعلوماتية. ويتحدث الكتاب الأميركي كون عن الموجة  
الثالثة، ليضعوها على الضد من الموجة الثانية الصناعية  
المتمثلة بالتمرّز السكاني في المدن، وبالثقافة الجماهيرية،  
وبالإيديولوجيات الكبرى المهيمنة. الأركان العلمية لهذه  
الموجة الثالثة هي، (ولن نذكر إلا بعض الأمثلة) اكتشاف  
الفضاء، المعلوماتية، التكنولوجيا الحيوية، علم الحاسوبات.  
أما تأثيرها فهو يقضي بانهيار كل ترسيمات العصر  
الصناعي الكلاسيكية. الواحدة تلو الأخرى. وهكذا،

مثلاً، تحل محل الثقافة الجماهيرية المعتمدة، ثقافة نزع التعميم الجماهيري عن الثقافة، ومحل وسائل الإعلام الكبرى وسائل إعلام صغرى لأقليات تردد تزداداً، ومحل ضياع الدولة القوية ميل معاد لو جود الدولة وللمركزية، ومحل التمرّك السكاني في المدن الكبرى الجاذبة أنماط من العيش الجماعي (قرى الكترونية، الخ)؛ لا شك في أن هذه الميل لا تظهر حالياً إلا في البلدان الأكثر تقدماً على الصعيد التكنولوجي؛ إلا أنه لا بد من حصول هذا الغزو من جانبها. هذه الموجة الثالثة تبشر، في حدود معينة، بأشكال حياة قرية من النسيج الريفي المعروف في عصر ما قبل الرأسمالية. إلا أنها نسارع ونضيف أن بين نمط حياتنا الجماعي، إلى هذا الحد أو ذاك، والأشكال الجديدة التي تبشر بها الموجة الثالثة، يتوسط ثقل «الصدمة المعلوماتية»، فضلاً، أيضاً، عن الصدمات الثلاث السابقة التي تقليها، دون أن نستوعبها حقاً، أي دون أن نحياها من الداخل. فوق ذلك، لم تعد الأيديولوجيات القديمة كمالاركسية والرأسمالية الكلاسيكية، التي تفضل ثقافة معممة على الجماهير، لم تعد تلائم أبداً هذه الحالة الجديدة. «كل الخطابات، يقول سورمان (Sorman)، التي كانت تضع الشعب والبروليتاريا والعمال فوق الفرد، تبدو بالية جداً. وفي المقابل يهدو الفكر المحرر، المتمرّك حول المبادرات الفردية، والذي يتعامل مع المجتمع بصفته حصيلة هذه المبادرات، يلتقي مع هذه الراهنية الجديدة»<sup>(٢)</sup>.

إن ذاتية الفرد وأوليته غير المقصوصة، وتنوع الأدوات والاختيارات، تتأكد كلها، أكثر فأكثر، في عالم متعدد، من خلال وسائل الإعلام وأنمط الانتاج، وتوزيع أوقات العمل، ولا مركزية السلطة. ويصبح العلميون أكثر مرونة في سلوكهم الفكري: فالعلم، وهو يبسط قلب المادة والبنية الجزيئية للأشياء، يتحاشى الدخول في مغامرة التعميمات الدوغماائية. يجري الكلام على مبدأ الشك، واحترام المركب، وغير المحقق أي المشكوك فيه، على السبيبية الإحصائية. كل هذه التغيرات النوعية تتم تحديداً في البلدان ذات التكنولوجيا العالمية المستوى. إننا، بمعنى ما، أمام عالم متغير متناقض تتشابك فيه وتتدخل العقليات المختلفة: الماقبل صناعية، الصناعية، وتلك المتحدرة من الموجة الثالثة؛ ولا يخلو الأمر غالباً من العنف: «الفكرة المهمة، يقول توفلر، هي أن موجات عديدة من التغيير يمكن أن تهزم، على التوالي، المجتمع ذاته، وتصطدم ببعضها في سلسلة من المواجهات السياسية والاقتصادية والاجتماعية، مما يولّد زوابع صراعية في قلب هذا المجتمع»<sup>(٣)</sup>.

إذا كان الصدام أمراً يمكن تصوره في البلدان المابعد صناعية، المنتشرة في كل العمورة، فهو لا يخلق موجات من الصدمات بين الحضارات التقليدية في العالم الثالث وبين الحداثة فحسب، بل بين تلك الحضارات وبين مختلف موجات هذه الحضارة. وهكذا فنحن نعيش في ظل ثقافات شتى، وفي عوامل شتى في آن واحد «لا

ككائنات مائية في بحار متمايزة ومتباعدة<sup>(٤)</sup>، بل في عوامل تؤثر فيها تأثيراً متزاماً.

على الإنسان المسلم أن يواجه الوطأة الساحقة للشريعة، التي تنظم وتقنّ سلوكه تبعاً لترسيمات تخلقية، كما عليه أن يواجه عملية التصنيع التي من شأنها، بالتحديد، تشويه النسيج الذي تقتربه هذه الشريعة ذاتها؛ كما عليه كذلك أن يواجه التحولات التكنولوجية الأخيرة، التي لم تتحظُّ، فحسب، المرحلة الصناعية، بل هي تستعيد، بواسطة سبل أخرى، البني المفككة من النسيج الاجتماعي الذي لا تزال هذه البني تت تلك عناصره الأساسية.

عند ذلك يطرح السؤال الجوهرى التالي: هل يمكن اختصار التاريخ؟ هل يمكن تفادي مرحلة التمركز الصناعي، والوصول مباشرة إلى عالم الموجة الثالثة؟ من المفيد، للإجابة على هذا السؤال، معرفة الموقع الذي نحن فيه، نحن المسلمين، من هذه المرحلة من القطيعة التاريخية الكبرى. ولكي نعرف أين نحن، ينبغي أن نعرف من نحن. عندما نعود، بلا انقطاع، إلى مرجعية الإسلام، ماذا نعني بالصواب؟ إسلام الفقهاء أم إسلام الحكماء أم إسلام العرافين؟ لا شك أن مختلف وجوه الإسلام هذه تنهل من اليقوع ذاته: الوحي القرآني؛ إلا أن سبيلهم للمقاربة، والمعايير التي تقاس فيها وتبني هذه الوجوه لا تتطبق بالوتيرة ذاتها على المسلم. فهناك طرق شتى لأن يكون المسلم مسلماً، كما هناك طرق شتى

ليكون الإنسان إنساناً: ذلك أن أنماط الوجود مشروطة بأنماط المعرفة. الإنسان المسلم يشتمل على قانون الشريعة، وعلى الاجتهادات والذمامة، كما على التحليق الميتافيزيقي الذي يصفه الملا صدراً مثلاً، وعلى المفارقات السامية التي يستلهمها عالم روحاني من أمثال رزبهان شيرازي. ويمكن، على سبيل المثال، أن نميز، في طوبوغرافيا العالم الإيراني - الإسلامي الروحية<sup>(٥)</sup>، أربع حركات صاعدة تتدفق من مرحلة النبوة، حتى مرحلة الولاية (الخلافة)، من أسئلة فلسفة الماهية حتى أسئلة فلسفة الوجود الذي هو بمثابة حضور وشهادة؛ من بيان العقيدة إلى الحكاية الرؤوية، ومن الحب البشري إلى الحب الإلهي. هذه الحركات الأربع تشكل، مجتمعة، منظومة أفكار تحاول تفصيلها، في كل مرة، تجاوز الظاهر وانتراف المعنى الخفي للأشياء. لا شك أن مثل هذه النظرة إلى العالم تبقى، إذا صع القول، خارج الحركة الرافضة للحداثة، التي يهبط فيها مفهوم الآخرويات (علم الآخرة) إلى مستوى مفهوم خطبي للزمن. وهكذا فهذه الأنماط الأربع من الوجود عند الإنسان المسلم: النبوي، الانطولوجي، التاريخي، والصوفي (في العالم الإيراني)، لا تقف عند حدود التاريخ والظواهر، بل تخترق التاريخ لتبلغ قداسة تاريخ النفس.

ييد أن مشكلة الإسلام في مواجهة الحداثة هي أن الإسلام، راغباً في توكيده ذاته، مهما كلف الأمر، كحل

بدليل لمواجهة تحدي الحداثة، يرتد على ذاته، مقهراً، بالتحديد، هذا البعد الاستعلائي الذي كان في أساس الوحي النبوي. وبالتالي فإن إسلام الفقهاء هو وحده المسموع الصوت، وذلك على حساب كل هذه الثقافة العميقة التي شكلت مجد الروحانية الإسلامية. إن الفقيه، أستاذ الشريعة، هو الذي، في نفيه الحكيم والعراف، يدخل من الباب الواسع حلبة الأيديولوجيات الحديثة مطالباً، تحديداً، بإسلام الشريعة، أي الإسلام المعطش لمنافسة الأيديولوجيات المسيطرة داخل حداثة في طريقها لتصبح مهجورة مهملة. أما ابن سينا والسهروردي وأبن عربي، فلن يكون لهم مكان في إسلام متزوف عدم الروحانية.

ماذا تعني، مثلاً، هذه العبارة التي سال، من أجلها، كثير من الخبر: الثورة الإسلامية؟ إن هاتين المفردتين، إسلام وثورة، تحرر كان داخل منظومات فكرية أخرى، وتحيلان إلى قيم أخرى. وإذا كانت الكلمة الأولى، الكلمة الثورة هي مغامرة الروح في الزمن التاريخي، فالثانية تبقى خارج حركة التاريخ الديني، وترفع الستار عن الحقائق الموجودة، إذا صح القول، في ماوراء التاريخ (ميتاتاريخ). أما الاختلاف الذي يضاد بينهما، فليس تبعاً في الرأي، بل اختلاف جوهري كذلك الذي يضاد منظومة من الأفكار بمنظومة أخرى. وعندما يبدأ عصر التصادم بين المنظومات ينزل الملائكة جبريل في التاريخ ويغدو، بفعل ذلك، أكثر اهتماماً بصراع

الطبقات منه بالرغبة في القيام بدوره كناقل للروح الإلهي.

كل هذه الحالات تخلق حقل هجاجة للأذكار تكون فيها كل أشكال التجميع (الكولاج) وكل التحوّلات، حتى أكثرها انحرافاً، أمراً ممكناً. إننا، إذا أردنا العودة إلى الماضي، لا نعود البتة إلى حالة ما قبل الحداثة<sup>(٧)</sup>، بل إلى حالة، هي دائماً، ما بعد الحداثة، ذلك لأن الحداثة تشكل، شيئاً فائلاً عن الأمور السابقة، خلفية وجودنا الأولى، والمحيط الذي نحيا فيه، والفضاء الذي يغفلنا وفيه نتطور وننمو، والبني الاستيمولوجية الالازمة التي تشرط معرفتنا، والتي تغير بيئية علاقاتنا الاجتماعية. باختصار، لا شيء ولا شيء أبداً، يخرج من شبكة العلاقات الكثيفة هذه، الموجودة هنا، أماناً، كشرط لازم لكل تقويم ولكل تفكير. ولا يمكن لنا أن نتمصلص منها، حتى لو أقمنا خلف سور الصين العظيم. ولكن، بمقدار ما تبقى هذه الحداثة غير محققة كما ينبغي لها أن تتحقق، وعاجزة عن بناء وهي يناسبها، ومكتوبه ومرفوضه، كنمط حياة يمكن استبداله بخيارات أخرى وحلول، على النموذج الإسلامي أو غيره، فإنها ستخلق حقلًا واسعاً من الأعوجاجات<sup>(٨)</sup>، كل شيء فيه يكون مغلطاً: العلاقات الاجتماعية، أنماط المعرفة، وحتى الصورة المشوهة، التي نمتلكها نحن، مما يسمى الهرية الثقافية. ويزداد تأثير ما بعد الحداثة عنفاً طالما بقي مستوعباً في صورة رديئة. إذاك، يعمل حقل

الاعوجاجات هذا على مستويات عدّة من الملاعنة، فيتجسد، على مستوى مصيرنا التاريخي، بالوهم المزدوج، وعلى مستوى المعرفة بالتغيّب اللاواعي، وعلى مستوى النمذجة الانثروبولوجية يهتّي لظهور عرق جديد من المغّيرين، أي ايديولوجيين ومنظرين من العالم الثالث.

لحظة نضع أنفسنا في وسط مابعد الحداثة، يشرط هذا الوسط مسبقاً كل تصورنا للحقيقة، وذلك بغیر علمنا. هذه العملية هي تغيّب مقدّم هنا، في صورة دائمة، ومسبقة، كشرط لازم لمعرفة العالم. وحين ترتفع هذه العملية من تحديد الشروط إلى مستوى الوعي الواضح، تصبح معرفة نقدية، ولكن، مكبّة تحت ركام من بقايا تأسيلية، تعود فتظهر بمثابتها تغريباً لاواعياً. وكلما مضينا أكثر في مقاومتها، مضينا أكثر في الواقع ضحيتها، وكلما نظرنا إليها مواجهة بانفتاح وتفهم، قل تأثيرنا بها وازدادت قدرتنا على السيطرة عليها. ذلك أن الحداثة، بسبب قدرتها على قلب فضائنا الطبيعي، بلا رحمة ولا شفقة، تصنّع قوالب عالمنا الاّدراكي، وترسم بني معاييرنا التقويمية، وتتصبّع بثابة النظارات التي بواسطتها نرى العالم وندركه. ولا يمكن لنا أن نعود إلى نقطة الصفر من التاريخ، لكي نتمكن من هناك، أن نرى من جديد إسلامنا، كما كان يُرى قبل مجيء الحداثة. وهكذا تغدو هذه المقولات اللاواعية أشكالاً قبلية لمعرفتنا: نتحدث جمیعاً عن روح العصر، عن صراع

الطبقات، عن الاستعمار، عن البنية التحتية، عن الايديولوجيا أو عن مقولات مماثلة. باختصار، إننا نتملك، شيئاً ذلك أم أبينا، الأدوات التي توفرها لنا العلوم الإنسانية الحديثة. وحين نسكب المحتوى الانفعالي من هذه الصور - المعتقدات في المقولات الأولية لهذا التغريب اللاواعي، ملتوحين بعلم الهوية الثقافية بنسخته الإسلامية الأصولية أم بغيرها، نصل إلى تحولات براقة من مثل: الإسلام = الديموقراطية، الموضوع الطقوسي = العناية الصحية، المستضعفين (المحروميين) = بروليتاريا العالم.

هذه البنى اللاواعية لا تُزيف فحسب منظور رؤيتنا للحداثة، بل تشوه أيضاً نظرتنا، التي نملكها، لتراثنا الخاص. ذلك لأننا نعيid اليوم تناول القيم التي ياختنها موروثنا الثقافي، من خلال المنظور التشويهي لهذا التغريب اللاواعي. بعبارة أخرى، إننا نرى صورتنا نحن، معكوسة على مرآيا مكسورة. وما نسميه الهوية الثقافية ليس، للأسف، سوى وهم، أو إن شئتم، صورة مغلوطة للذات.

لهذا السبب، ليس معظم مفكري العالم الإسلامي - أترك جانبـاً العلماء والحكماء - لا حكماء ولا منتفين بالمعنى الصحيح للكلمـة، بل هـم «أدلوجيون»، أي أنـهم أكثر انشغالـاً بالفعل وبالحلول العاجـلة منهم بموقف نـقدي منـ الحقيقة. ويفـى محرك الرـفض، للأسـف، هو الحـقد. لأنـه، إذا كان التجـرد في النـظرة التـأملـية هو ما يـميز الحـكـيم

أو العارف، وإذا كان المعنى الحاد للنقد يجعل من المثقف «الضمير البائس» للمجتمع، فإن الأدلوji، من جانبه، يمتلك الحلول الجاهزة لكل مشاكل العالم؛ من هنا سذاجته النضالية التي تلامس غالباً الاكتفاء الذاتي. والأدلوji يعزّو سبب اخفاقاته للآخرين، ويلزمهم أكباس محرقة، وبين يديه، لحسن الحظ، رواق إيلبيسي من كبار الشياطين وصغارهم: الامبراليّة، الاستعمار، الصهيونية وغيرها من الأمور الخفية التي ينبغي التحرّيض عليها. أما موقفه من التاريخ فقائم على الثنائيّة: الشخص شيطان والذات مثال أعلى. هذا الشخص غير المرئي يشارك في كل المؤامرات، ويتحوّل تارة إلى امبريالي وأخرى إلى صهيوني، أحياناً إلى غير ذلك، ولا يكلف الأدلوji نفسه مهمة التمييّز في الدوافع الخفية لهذا الحقد الذي يتغذى من مخيالنا الاجتماعي، من محركاتنا ومن مقاوماتنا التأسيّة. ذلك أن قنزة العقل خطيرة، والحداثة لم تتحقق إلا بالمجازفات الكبّرى وبكثير من الجرأة.

إذا بقينا، إذن، أسرى عصر الايديولوجيات الذي ما يزال، حتى اللحظة الراهنة، يرسم أنماط سلوكنا الفكري، فماذا سيكون موقفنا من التحوّلات التكنولوجية الانقلابية في نهاية هذا القرن العشرين؟ ذلك أنحداثة التي تحيط بنا، التي تلتقي مفاعيلها، هي ذاتها حدانة الموجة الصناعية الثانية مع زمرة الايديولوجيات المعّمة والمعّمة التابعة لها، على غرار هذه الماركسية المتبدلة الموجودة في كل مكان، والمنتشرة في عالمنا

كايديولوجيا مبئثة في الهواء. والحال أن الصدمة المعلومانية، كما سبق وقلنا، في طريقها لأن تقلب رأساً على عقب، الأمر الذي يوفر لنا فرصةً غير متوقعة؛ إن الغاء التعليم الجماهيري، الذي يميزها، يجعل العالم الصناعي الأحادي البنية يتغير؛ ونحن اليوم أمام مجتمع يتتشظي، بحيث يخلق التوزيع قطاعات متنافرة، إن على الصعيد الاجتماعي أم على صعيد وسائل الإعلام، أم على الصعيد السياسي التمثيل بحالة عداء للدولة تقترب شيئاً فشيئاً من أحد أشكال الليبرالية الجديدة. إن القيم الليبرالية، المتعلقة بالفرد، وبالغوفية الاقتصادية مقابل نظام التخطيط الصارم، توفر ظروفاً مناسبة لبروز فردانية أكثر ترداً على عملية الترويض التي عرفها العصر الصناعي السابق. إن هذه المرحلة الجديدة من الحداثة تولد، في المقابل، أنماط حياة قريبة من النسيج الاجتماعي الخاص بالعصر ما قبل الصناعي، ومن تلك التي ما تزال موجودة في بلدان العالم الثالث. كيـفـما كانت مقاومتنا للحداثة، فقد أتـاحـ هذا التغيير لنا، بلا شك، أن تـكـيفـ مع هذه الحـالـةـ الجديدةـ فيـ العـالـمـ. إلاـ أنـ ذـلـكـ لمـ يـحـصـلـ، ولا يـعـودـ السـبـبـ فـحـسـبـ إـلـىـ أـنـ لـأـشـيـاءـ يـبـنيـءـ باـنـفـتـاحـ فيـ هـذـاـ الـاتـجـاهـ، بلـ لـأـنـاـ لـأـنـزـالـ مـتـشـبـثـينـ بـعـنـادـ، بـالـآـيـدـيـوـلـوـجـيـاتـ الـبـالـيـةـ الـمعـرـوـفـةـ فـيـ الـمـوـجـةـ الثـانـيـةـ منـ الـحـدـاثـةـ، وـهـيـ الـتـيـ لـأـنـزـالـ مـتـخـلـفـينـ عـنـهـاـ وـمـذـهـولـينـ بـهـاـ.

ولكن كيف يمكن الخروج من هذا المأزق؟ إنه لذو دلالة أن نتبين أن الحداثة الغربية بدأت بما أسماه السير

فرانسيس باكون، أيام النهضة، زوال «المعبودات العقلية»، وكان يعني بذلك المعتقدات والأفكار الراسخة في الموروث الثقافي لذاكرتنا الجماعية. إن عملية القضاء على الذاكرة التي بدأت يومذاك انتهت إلى فصل الدين والفلسفة، ومن هذه الأخيرة ولدت علوم الطبيعة. وهكذا وصلنا، بمقارنة غريبة، إلى هذه الحقيقة المستهجنة: من أجل إنقاذ المعازي الكبرى في الدين والتراث، والبقاء، في الوقت ذاته، داخل التاريخ، لا في اللامكان، علينا أن نزمن المجتمع أن تُدَيِّنَه. ذلك أنه من دون الفصل بين الإيمان والمعرفة، لن يكون هناك حقوق، إذن لن تكون ديمقراطية. ومن دونأخذ مسافة عن تراثنا الخاص، وقتل واضح لا ليس فيه للمنجزات التي لا يمكن الالتفاف عليها في الحداثة، لن تكون معرفة تقديرية بالذات، وبخاصة لن يكون أمل في أن نقوٌم تقوياً سليماً الموروث الثقافي في التراث الإسلامي.

## الفصل الثامن

### مناطق بمحايير مختلفة

#### تلعيم المرأة

قال لي موظف شاب في وزارة الخارجية الفرنسية، عام ١٩٨٦، إن علينا، لكي نفهم سلوك الجمهورية الإسلامية الإيرانية، أن نطبق عليها مقولات الثورة الفرنسية...

غير أن هذه النظرة إلى الأشياء ليست صحيحة إلا جزئياً. ولا يمكن استخدامها إلا في عوالم أو حضارات عاشت السيرورة التاريخية ذاتها، أو إذا صبح القول، بلغة فوكو الاركيولوجية، عاشت حالات القطيعة المعرفية ذاتها. فما الذي يربط بين الثورة الفرنسية في القرن الثامن عشر والثورة الإيرانية في نهاية القرن العشرين؟ هل شاه ايران هو نظير لويس الرابع عشر، وهل مثقفونا المتنوروون هم ورثة الموسوعيين الفرنسيين؟ وهل الطبقة المتوسطة عندنا، وهي في طور التكون، مثل البرجوازية النشطة في القرن الثامن عشر؟ من دون شك، لا ومع ذلك، هناك جانب من الحقيقة في كلام الموظف

الفرنسي الشاب. فلقد غدت الثورة الفرنسية، طوعاً أم قسراً أمراً لا يمكن الإحاطة به. إنها بامتياز الجذر، النموذج لأي انقلاب في النظام، ولأي تقدم حقيقي. كل العالم يعتبرها مرجعيه: السوفياتيون والكوبيون والصينيون والاثيوبيون أو الايرانيون. فوراء فكرة الثورة الفرنسية يرتسם مفهوم عن الزمن الخطي، وأثر حاسم شبه روحاني لتاريخ ذي اتجاه واحد، حلت ضروراته ومتطلباته، في عالمنا المزمن المدئن، محل تدابير العناية الإلهية. بعد ذلك، انتصر الخطاب، الذي يحملها، في جميع أرجاء المعمورة.

عندما يستخدم غربي ما مقولاته الثقافية الخاصة لفهم أحداث العالم، فما عليه إلا أن يعرف من مخزون ذاكرته الجماعية التاريخي، لأنه يعرف أن خطابه خطاب هيميني، مرافق بمجموعة آثار تكنولوجية لا سبيل لأحد في مقاومتها. أما نقطة ضعفه فهي حين يتثبت من أن نتائج تحليلاته قد دحضتها الواقع، وأن مقولاته لا تتطابق مع حقائق عوالم أخرى. وما يتلقاه إياها لا يحمل إلا القليل من التشابه مع بناء المفهومية المفترضة. فيقال إنه يرى صورته مشوهه في الآخر. عندئذ، كل ما كان مكبوتاً يعود للظهور، مزوداً بركام من ألف سوء فهم، مضخماً عبر آلاف المجاهر المشوهة.

إن الأشياء لا تغير صورتها فحسب، عندما تمر في مصفاة نظرة الآخر، بل تغدو أشياء جديدة، مكتشفة. وقد لاحظ غوينو أن صورة ڤولتير لم تتشوه فحسب،

حين دخلت حقل الثقافة الفارسية (تحوّل اسمه إلى فالاتار)، بل تحوّل هو إلى تافه ذي قبيص أزراره مفتوحه، يقضى وقته في الشرب، والسخرية من علماء الدين، ومعازلة النساء!

ما الذي حصل بين لحظة بث هذه الأفكار إلى الخارج ولحظة عردها مشوّهة بحيث يصعب التعرف عليها؟ يقال إنها اجتازت حقل اعوجاج غريباً، لتعاود الظهور بأشكال جديدة. هذه الخلائط الملفقة، على الحدود بين التاريخ وعلم الآخرة، بين المقدس والمقدس، هي التي ترعرع الغربيين وتشوّشهم. فيها يضلون طريقهم ولا يعودون يتعرفون فيها على أنفسهم. ويعتقدون أنهم إزاء أفكار أصلية، في حين أنهم لا يواجهون، معظم الأحيان، إلا تناسخات حداثة حرقفتها استيهامات هذيانية، حيث يتقطع ويتشوه علامان متناقضان.

لأنّخذ الآن مثلاً معكوساً، التقطناه من بين أمثلة عديدة أخرى: الخطاب «القدي» الذي وضعه موظف رفيع المستوى (اسمه مير حسین الموسوي) في الحكومة الإيرانية الحالية، حول الثقافة ومساوئه الغريب. يعرض صاحبنا، بدأية، للمؤسسات الثقافية في الحداثة التي يعتبرها بمثابة السخفة الإيرانية من العدمية الغربية، مجسدة في آخر السلالة البهلوية.

إنها تشتمل على كل شيء: مدرسة الفنون الجميلة التي وجهها، في البداية، الفرنسي اندريل غدار، الفن المعماري الاشمني الجديد، أو ترجمة الكتاب المقدس

لزرادشت إلى الفارسية الحديثة. وهكذا تقع الترعة الإيرانية والتغريب، على المستوى ذاته، ضحية حكم واحد، وتهملان في مستوى القطع البالية. وحده التقىض لهذا المرض هو الإمام. إنه هو الحافر الوحيد والقادر الوحيد على إعادة الأمور إلى نصابها. وهو الذي كنس الثقاقة الفاسدة من الشوارع واستعاد الثقاقة الأصيلة المكبوتة إلى داخل البيوت. إلى أين نصل بذلك؟ إلى أن ننقد أنفسنا من التغريب المؤذن، الذي هو مصدر كل استلاب.

ولكن إليكم التالي! إن صاحب المرتبة الرفيعة هذا يستخدم اللغة ذاتها التي يريد أن يحاربها، أي لغة المتغرين، الخطاب المابعد هيغلي الذي يتقدّم العدمية النيتشاوية واستلاب الوعي وانشطاره. ولم يأخذ بعين الاعتبار أن الانقلاب السياسي في النظام لم يغيّر البنية المستطنة في الحداثة، وأنه لم يغير منها إلا محظوها. بعبارة أخرى، أقصى، بفعل عملية الأسلامة، مقوله معرفية من خطاب ماقبل حداثوي، على حقيقة اجتماعية لاحقة عليه. لأنّه، ولتكن جديّن، هل يمكن الإحاطة بحداثة أصبحت ظاهرة لا يمكن ردها، وغدت مصير المعمورة والشكل القبلي لنظرتنا إلى العالم؟

الجميع يستسلمون أمام هذه الحقيقة، لا سيما الذين يعتقدون أنهم أحاطوا بها. إن العودة إلى الذات - حتى لو افترضنا ذلك ممكناً على المستوى الجماعي، لن تبلغ أبداً مرحلة ما قبل الحداثة (الإسلامية). إلا أننا لا نعرف

أين توجد هذه الذات بالمعنى الصحيح للكلمة. وحين نعتقد أنها توصلنا إلى ذلك سيكون ذلك بعد فوات الأوان: الذات تظهر متذكرة بأقمعة التاريخ.

ماذا يمكن الاستنتاج بين هذين الوضعين المتعارضين جنرياً؟ إننا، في الحالتين، إزاء هذه الأفعى، أفعى الوهم النشكوني، التي، وهي تلتف حول نفسها، تعس ذنبها. ولهذا السبب ترانا أمام حوار طرشان. فالغرب، وهو يلخص أفكاره على عالم عاص عليه، لا يحسن التمييز بين القمح والزؤان، في حين أن خصميه الإيراني أو غيره، وهو يقيس نفسه بمقاييس الخطاب الغربي المسيطر، يزيف صورته الخاصة. وفي الجانبين نجد الأعوجاجات ذاتها، وأشكال سوء الفهم ذاتها، والكلمات ذاتها التي لا تعني أبداً الأشياء ذاتها.

كيف السبيل للخروج من المأزق هذا؟ ربما يازلة الطلع عن أشكال سوء الفهم هذه؛ الطلع الذي يطمس المنظر. هل نتوصل إلى ذلك؟ لا أعرف أبداً. إن ذلك يتطلب، برأيي، مستويين من الفهم. على المستوى الأول: عمل نقدي يقوم على الاعتراف بأن المرأة التي تتقاطع داخلها نظراتنا ليست، في نهاية المطاف، سوى آخر تحولات الحداثة، وليس من سبل للعودة إلى الوراء. لكننا، باجتيازنا هذه الخطوة، ربما نرتقي درجة واحدة، ونبلغ المستوى الذي يمكننا من الحكم على أن هذا الخطاب، رغم انتشاره الكوني وحضوره الكلبي، لا يشكل حضورنا الأوحد في العالم. فهناك طرق أخرى

للنظر إلى العالم وسبر طبيعته. والانتقال من صعيد إلى آخر يتطلب مفتاحاً آخر، فالمفتاح الذي يفتح باباً، لا يفتح، بالضرورة كل الأبواب؛ لأن الإنسان يكون قد انتقل، بين الحالتين، من درجة إلى أخرى، أو كما يقول هذا الشاعر الفارسي الكبير في القرن الثالث عشر، جلال الدين الرومي، يكون قد صقل مرآته. إن علم تنظيف القذارة، أو إزالة الغبش، هو ما يسميه الشاعر تلميع المرأة أو صقلها. فالمرأة، بعد تنظيفها من الصدأ، تصبح صافية، مهيبة لأن تعكس، من دون تلطيخ، كل صور العالم. غير أن بلوغ مرحلة الصقل يتطلب، قبل ذلك، القيام بعمل حكيم...

## الإمام والشاه: إيرانان متجاورتان

مات الإمام بعد عشر سنوات من مغادرة الشاه السلطة في إيران. تبدو محاولة التقرير بين صورتين متعارضتين، للوهلة الأولى، غير مألوفة. ومع ذلك، فهذا ما سأحاول القيام به. ذلك أن الانطباع لدى، هو أن وراء هذين الوجهين تختفي «شخصية تاريخية» واحدة، الهوية الحية لثقافة تضل انعكاساتها اللامتنوعة، في أيامنا، كل التحليلات، ومتناز، راهناً، إحدى أكثر الأزمات حدة في تاريخها.

ربما يؤذن لي بالقول إن الإمام الخميني كان أحد أهم الشخصيات البارزة، أو أكثرها إثارة للجدل، في نهاية القرن العشرين. فقد طبع بطبعه العالم الإيراني

والإسلامي، وكذلك، إلى حد بعيد، جزءاً كبيراً من العالم الثالث. يمكن أن يكون موضع إجلال واحترام، كما يفعل ذلك الذين يهيمون به هيااماً غير مشروط، ويمكن أن يكون محظوظ كره، كما يفعل ذلك أعداؤه والمشنعون عليه، إلا أنه لا يمكن الوقوف موقف اللامبالاة حيال ما يمثله، وحيال التأثير الهائل الذي مارسه على بلد كإيران.

ما يدهش، بداية، في هذه الشخصية القوية الفائقة الحيوية، هو تناظرها الحميرة. فهي كثيرة على كل صعيد: بين علمه الذي يفترض أنه عميق ولغته غير المتماسكة غير المنطقية التي تقارب الأممية؛ بين عناد لا يقاوم وانقلاب في الموقف مشوش كان يؤدي إلى مساومات غامضة؛ بين حنقه ضد الجميع وتجرده الذي يسمى غاية السمو فوق الخلافات.

من المعروف أنه كان فيلسوفاً تقليدياً متعمراً بكل العلوم الفقهية الدقيقة، وصوفياً، لكن من المعروف أيضاً أنه ظهر، في وقت مبكر، ميلاً واضحاً للاجتهدات القضائية، وميلاً مماثلاً للشؤون السياسية في هذا العالم الفاني. وحين نقرأ مؤلفاته، ونستمع إلى خطاباته المتهانة على الأغلب، المصوحة بلغة نصف شعبية، نصف دينية، الملية بأخطاء لغوية، التي تشف أحياناً عن لعات إسرافية، يذهلنا ما فيها من نفس روبي.

نراه من جهة حانقاً على الكبار، التعجيزين، الشياطين من كل نوع، الذين يفسدون الكون، كما لو كان يريد

أن يقيم الدنيا ويقعدها، ويلغي كل الأكواخ، ويمحو، بلمسة يد، كل أشكال الظلم واللاعدالة التي ترذح البشرية تحتها منذآلاف السنين، والتي تشنّ «إسلام العزيز». ونشعر، من جهة أخرى، رغم كل نبراته الانتقامية واحتقاره الهائل للغرب، أن لهجته تبقى صافية، كما لو كان يسمو فوق فظاظات العالم. إن قدرأ ما يفضح الأشياء وبين ابتدال الجهود.

حين يتحدث عن النبي الإسلام، عن علمه الموحى به، عن صبره، يشير، مباشرة، وبالمناسبة ذاتها، إلى خبيته العميقه، كما لو كان يعرف، بعمليه التماطل، أن الحروب المقدسة، والاستشهاد، والدم والنار لا معنى لها، ولم تكن، في نهاية المطاف، سوى ذرائع ساميه، سوى يوم القيمة ذاته، وللأسف! سوى إضافة صعوبات جديدة.

إن هذين المستويين من الخطاب، الأول ملتزم سياسياً، والثاني شبه صوفي، هما اللذان يجعلان منه شخصاً في غاية الغموض. وأسمحوا لي أن أقول، يجعلانه شخصاً ايرانياً بامتياز. لقد جرى عبئاً التشنيع على هذا الرجل من وجوه عرقية شعبه، والحقيقة أنه كان يشبه، في صورة مدهشة، الصورة الغابرة لإيران القديمة. وكان يجسد كل الدراما العتيقة، الدينية المأساوية، دراما النفس على أرضه: رغبته في تغيير العالم، في تطهيره من هذا «الخليط الشيطاني» الذي أفسده من داخله، وأفسد، بصورة خاصة، مجده وإخفاقه وسقوطه.

كان ذلك كما لو أن السقوط، في بعده الآخروي، كان أفضل الوسائل لإثبات أن هذا العالم المدنس لا يستحق أن يعيش؛ وأنه فاسد في جوهره وأنه لن يجد طهارته الأصلية إلا في نهاية العالم؛ لم يكن الخميني، بطريقة ما، يكف عن أن يكرر مع أصحاب الإمام الغائب - كما كان يفعل زرادشت مع ملائكة السماء السبعة - هذه العبارة الكشف - غبية التي تهز كل إيراني من أعماقه: هل تكون من الذين سيغيرون صورة العالم؟

ولكن! هل يمكن إنجاز هذا «التغيير النهائي» سياسياً؟ ذلك أن التغيير - حتى لو كان ممكناً - هو رؤيا بالقلب، تجربة في التفردية الشخصية، وهو تحول في الكائن. وهي لا يمكن أن تكون مسألة جماعية، حتى لو تقرر سوق الناس بالسوط. وحين يراد فرض شريعة الله على الشؤون الدينية، تعرض هذه الشريعة لعملية إفساد وتحريف هائلة: تنقلب القيم، ويتشيطن الملائكة، وينقلب السحر على الساحر، ويتحول يوم البعث والقيمة إلى ثورة دموية لا تبشر بغير الدمار والموت والخراب.

كيف يمكن إذن ألا يوضع الإمام على الضد من نقشه الامبرالي محمد رضا شاه بهلوبي الذي كان كأنه شخص الإمام بالذات، ولكن مكروهاً؟ كل الدراما الإيرانية المعاصرة تتجسد رمزياً بيهاتين الشخصيتين المختلفتين جداً، المتعارضتين جداً، والمتقاربتين، مع ذلك، جداً.

مقابل هذه الشحنة الانفعالية لدى الشخصية القادرة التي جسدها الإمام، لم يكن الشاه قادرًا على أن يشكل نقيبًا كافياً لتأمين التوازن بين القطبين التقليديين (السلطة الملكية/ الدين) من المجتمع الإيراني. وإذا أمكن، في المرحلة الأولى، أن ترول السلطة الملكية بفعل انبعاث ديني مفاجئ، فإن المرحلة الثانية شهدت، في المقابل، سقوط الثورة، وبروز تناقصاتها البنوية، وعجزها الكبير عن إدارة الشؤون الدنيوية، مما أدى إلى انقلاب الأمور، وظهور ما لم يكن الإيرانيون يعونه في البداية: وجود بنية تحتية تقنية اقتصادية هائلة منتشرة على نطاق واسع في ظل النظام القديم. وقد أمكن لشاه إيران الأخير أن يثار لنفسه، بعد موته، فأعيد الاعتبار له، بعد أن كانت البلاد قد شهدت مرحلة من البلبلة والفوضى، وهزات كارثية، وذلك، بالضبط، من خلال وجود البنية الصلبة التي سبق لظام الشاه أن وفرها. وهكذا مكن إرث الشاه الملاوات (علماء الدين) من أن يستمروا ويتابعوا مغامراتهم التدميرية.

كان شاه إيران، كما الخميني من بعده، إنساناً مليئاً بالتناقضات، ومهوساً أيضاً بحمل العظمة إيه. وكانت فكرة السلطة الملكية (قاماً مثل الإسلام الشيعي حالياً)، قد تعرضت للتحرير بسبب الوظائف المتناقضة التي أولاها إيه الشاه. وقد ارتكب الشاه والخميني، في حدود معينة، الخطأ ذاته، حين انتهك كل منهما هذا السحر الآسر الذي جاهما به التراث: الأول حين

أُخضع الملكة لاصلاحات ثورية، والآخر حين جعل من الإسلام أداة صراع ايديولوجي.

لقد كان على الشاه إما أن يبقى في منأى عن لعبة السياسي المحرف، مححيطاً نفسه بهالة رمزية وفّرها له التراث الامبرالي وكرّسها دستور ١٩٠٦، وإما أن ينخرط مباشرة في شؤون الدولة مضطلاً بالسلطات الأوتوقратية.

إلا أن الشاه تردد بين هذين الموقفين، وانتقل من وظيفة إلى أخرى، وبادل واحدة بالأخرى، مديناً إياهما غالباً. وتحوّل، بدءاً من السنتين إلى حاكم «ايديولوجي»، وأدخل المملكة في إصلاحات اجتماعية كبيرة، متزلاً إياها إلى ما دون مستوى «الديالكتيك بين الملك والشعب». تارة كان ملكاً دستوريّاً، وأخرى حاكماً ثوريّاً، وطوراً أوتوقراطياً صعب المراس، فظل في حالة ارتباك مع نفسه ومع الفكرة الكاريزمية التي يحسّدها. كان النقيض لما تمنى أن يكون عليه.

كان كما لو أن القدر أراد له أن يظهر بملامح ليست حقاً ملامحة: الشدة والقساوة بدل طرفه الطبيعي؛ الغطرسة بدل حيائه الحقيقي؛ المهابة القاتمة بدل تسامحه الغفوري. وقد بقي، حين لم يفهمه الآخرون جيداً، إنساناً مغرقاً في انفراده. ولم يكن يستحق هذه الاتهامات المعيبة التي وجهها إليه الناقدون في هذا العالم خلال فرة نفيه، لأنّه كان، في قراره نفسه، متأنّكاً من أنه خدم بلاده بأمانة.

ربما كان أكثر ارتياحاً لو تولى السلطة في بلد من بلدان الشمال الديموقراطية. إلا أن حظه كان غير ذلك. فهو خليفة ملك الملوك، ملك تولى العرش في بلد تشبه التغيرات الطارئة غير المتوقعة فيه، نزوات الطبيعة، ولا تغفر فيه النواقص، لا سيما إذا صدرت عن ملك. وفي إطار النظر إلى فترة حكمه الطويلة، يجري التركيز منه على السنوات الأخيرة: تلك التي أقام خلالها احتفالاته الكبرى غير المقيدة: الاحتفالات بذكرى التتويج، الاحتفالات المহيبة في مدينة فارس Persépolis (التي أحرقها الإسكندر في القرن الرابع قبل الميلاد). وغالباً ما تغفلحقيقة أنه ظل ملكاً على امتداد سبعة وثلاثين عاماً، وأنه تجاوز، بمهارة، أخطر الأزمات التي تعرضت لها إيران المعاصرة: الحرب العالمية الثانية، تحجي أبيه عن العرش، احتلال البلاد المذل من قبل الحلفاء، أزمة التأمين أيام مصدق. ويُغفل أيضاً أنه ظل ملكاً دستورياً، بالمعنى الدقيق للكلمة، لمدة تزيد على اثنى عشرة سنة، وأن إيران شهدت، في ظل حكمه، أطول فترات أمتها وأزدهارها خلال تاريخها الحديث. كان صاحب رؤيا، على طريقته، ولهذا حلم بإيران كبرى، امبريالية، مسلمة، يعكس ما تمناه الإمام.

<sup>١</sup>غير أن هذين الرجلين، رغم الاختلافات البارزة هذه، ارتكبا الأخطاء القاتلة إياها، وجسدا، كل على طريقته، السمتين الإيرانيتين بامتياز: الشيزوفرينيا الثقافية وحلم العظمة، سواء في ما يتعلق بإعادة بناء الامبراطورية

السياسانية على يد شاهنشاه إيران، أم ما يرتبط بنشر الإسلام كونياً على يد إمام - الطائفة المقدسة الشيعي. جنة ونقضها: جنة الخضارة الكبرى على الأرض، وجنة البعث والقيمة في السماء.

خطابان مختلفان، نظرتان تمتلان، إذا شئنا القول، إيرانيين متباورتين: إيران الامبرialisية في كتاب الملك، وإيران الأليمة من دم الشهادة؛ لكن تباورهما يختزل بغالاة واحدة: مغالاة شعب لم يكف عن أن يحلم فوق طاقته.

إنهما يمتلان هذه المغالاة ذاتها، وهذا الحلم المستحيل إياه. ويتمثلان بشكل خاص، كما يقول الشاعر الصوفي رزبهان الشيرازي (القرن الثاني عشر)، هذا «الجنون إلى المستحيل».

### منطقان لكل منها معايره

إن القرار الذي أصدره مرشد الثورة الإسلامية، بإعدام الكاتب البريطاني، الهندي الأصل، سلمان رشدي، قد أثار الذهول، وغدا حديث الصحف، ومحط السخط في العالم. وفي هذا السياق الخاص، يبدو أن طبيعة الآيات الشيطانية الأدية، ومحنوى الإهانة الموجهة إلى المؤمنين، وذرائع الحرف السياسي، التي تكون قد دفعت الخميني إلى أن يجعل من قضية، قد مضى عليها بضعة أشهر، قضيته الخاصة، أن كل

ذلك لم يمثل حقيقة المسألة. لقد تمحور كل شيء، في النهاية، حول هذه الفتوى التي تبدو آتية من عصر مضى. ما يلوح، خلف هذه الدعوة إلى القتل، وردود الفعل الغريبة التي أثارتها، هما ما يمثل المواجهة بين منطقين، لكل منهما معياره، ويقع الوارد على الطرف التقيص من الآخر، بحيث يستحيل تعايشهما من غير عنف. ما ييدو «طبيعاً» لأحدهما يعتبره الآخر بريرياً؛ تجديف من جهة، حرية تعبير من الجهة الأخرى؛ رؤيا اثنين هنا، منطق تنويري هناك.

التجديف على النبي هو من الارتداد، حسب أحكام القضاء التقليدية في الإسلام. وال المسلمين المرتدون لا ينالون المغفرة أبداً، حتى لو تابوا. إنهم مرتدون ولهم يغدو من المشروع هدر دمهم. وسلمان رشدي مسلم ارتكب هذا الخطأ الذي لا يفتر، وينبغي أن يموت. وحين أصدر مرشد الثورة الإيرانية قراره بالقتل، بقي متمسكاً مع منطقه. لكن ما لم يكن يتوقعه، في المقابل، هو أنه انتهك، بذلك، عتبة التسامح العاطفي لدى الإنسان الحديث.

بقدار ما تناول الإهانة الموجهة إلى الرسول من الشعور الديني، تناول الدعوة إلى القتل من شعور الإنسان الحديث. إذا كان الإنسان المؤمن لا يحسن التمييز بين الخاص والعام، لأنه ينظر إليهما، في كليهما التي لا تقبل الانفصال، فالإنسان المعاصر ينمو، على العكس من ذلك، في حيّر متجانس. ومن هنا فإن المخيال الميثولوجي

مستبعد عنده، في حين ينفصل فيه المقدس عن المدنى، الدينى عن الدنيوى، وترتد فيه الغرائز إلى الوراء، بعيداً عن حياة المدنية. إن الدعوة إلى القتل تولد اغتراباً لا يمكن قبوله في عالم «نستسلم فيه، كما يقول عالم الاجتماع الألماني نوربرت الياس، بسهولة أكبر، وبسرعة أكبر وبغرابة أكبر، للغرائز والأحساس»، وتصبح فيه الانفعالية أكثر حرية، والحركة بين هذين الطرفين النقيضين أكثر بروزاً منها في الصور السابقة». بالدعوة إلى القتل غضى في الزمن معكوساً: كل ما تحول، من الحياة الاجتماعية، إلى عنصر ثانوي في المكبوت، كحالات الشق والجلد والرجم، طفا على السطح فجأة؛ وهكذا رحنا نشهد حركة معاكسة لعملية الترويض التي كانت، شتنا ذلك أم أتينا، نوعاً من «الإكراه الذاتي المستبطن» للإنسان الحديث الشمدن. ولأول مرة، يكتشف الغربيون، بدهشة كبيرة، الشعور المسبق بالعنف الذي يخضع له الإيرانيون خضوعاً مباشراً، منذ أكثر من عشر سنوات.

إذا كان الإسلام، كجهر روحى، خالداً، مثله مثل سائر الديانات الأصلية، لأنَّه قادر على الإجابة عن أسئلة الإنسان الوجودية، فإنَّ الإسلام، كعادات وشعور، خاضع للتاريخانية، أي لإعادة النظر بنظام السلوك المتعلق به، ولشك الحداثة الذي لا يزال، منذ قرون، يقضم الصروح الميتافيزيقية القديمة من هذا العالم. وفضلاً عن أن تقدس الشريعة يحول دون تمكُّن المسلمين من إقامة

هذا التمييز الرئيسي، فإن الأقل تبصرًا من بينهم يرفضون الدخول في تحدي الأزمنة الحديثة. ولهذا فهم ينسون، وربما بسرعة كبيرة، أن الإسلام ليس حديث العهد، وأنه يمتلك كل التراث الفكري الضروري ليدافع عن نفسه، وليحافظ على ذاكرته الجماعية الغنية، وذلك من دون اللجوء إلى الوسائل الأكثر تطرفاً.

يضيف إلى منطق الأنوار، الذي يدافع عنه الغرب، المنطق التجاري، الذي يتكيّف مع كل الظروف ومع كل صنوف المنطق - من أكثرها تقيداً إلى أكثرها تسامحاً - شريطة أن تصنان المصالح، مهما كان الثمن. ليس عندي ما يعارض هذا المنطق العجول، لأنه بعض من طبيعة الأمور بالذات، إلا أن نقطة الضعف فيه هو أنه، في رغبته في الإفراط بالمضاربة، يقوض بالذات أسس العالم التي تحدُّر منها. فحين تدخل «المصالح» في تناقض مع حقوق الإنسان، تكون الكلمة الفصل للمصالح لا للحقوق؛ هذا فضلاً عن المواقف المنحرفة للصحافة في هذا الشأن التعيس، حيث الدول الديموقراطية سريعة التكيف مع هذا التحدي.

يرُّز المنطق التجاري، بحسب، علة وجوده، من خلال اشتغاله على أساس افتراضي، وهو يجد معتدلين ومتصلبين في كل مكان. ولأنه صالح، بطبيعته، فهو يراهن، طبعاً، على الأكثر تعقلاً وحكماً، وحين يصطدم بنظام قائم على إدارة منطق الاستبعاد إدارة لا رحمة فيها ولا شفقة، ينبغي إحداث تعديل دقيق في شبكة فك

الرموز، يعني البحث عن منظومة أخرى من الأفكار؛ ذلك أن الراديكاليين والمعتدلين يكفهم، هنا، أن يتتفاهموا، بسهولة، وأن يجمع بينهم التواطؤ على أعمال دنيئة، ويقلبوا مواقفهم، ويشرِّبوا، كما الحمل والذئب في القصة الخرافية، من الجدول ذاته. ومع ذلك، من غير قصيري النظر من مخطوطي المنطق التجاري، يقدر على الانسحاب بسهولة من خليط الأفكار المشوّشة هذا، من الخطابات المتواترة المصمّمة هذه، حيث يختلط الدين بالانهزامية والماكيافيلية داخل كتلة من التشوشات كفيلة بإرباك الشيطان نفسه.

في مواجهة التعصب، داخل عالم انعزل، بفعل إخفاقاته التاريخية، داخل استيهاماته الأكثر تأسيلية وسلفية، حيث تنهض الأسطورة في وجه التاريخ، فتقلبه وتشوهه وتشوّشه، حتى حدود إقامة التوارون الهش داخل تعايش الثقافات والشعوب، لا أعرف غير المنطق الوحيد الممكن: منطق الأنوار، شريطة أن يتحلى بصبر الاعتدال، وألا يختزل نفسه ويتحول إلى عقل مخجول في خدمة الاتجاهيين من كل حدب وصوب. ذلك أن منطق الأنوار تعرض للإفساد مرتين، على يد الظلامية مرّة، وعلى يد الترعة الاتحادية مرّة أخرى. وحتى يتمكن الإنسان من البقاء في منأى عن أشكال الظهر الجماعية التي تعبر، في أيامنا، رمزاً وفعلياً، عن الجانب المظلم من الدين، ينبغي عليه، بمحارقة غير متوقعة في أيامنا، أن يتمكن من العيش، بالضبط، داخل عالم مزمن، معلمٍ ومسالم؛ ولن يكون

ذلك إلا بتشغيل مؤسساته السياسية على أساس مبادئ  
الأنوار، وإنما فمن الممكن أن يعاود الإنسان / الساحر  
الظهور في أية لحظة من لحظات الوعي، بما يشبه الجنية  
في ألف ليلة وليلة، وهذه الجنية تظل مسلمة طالما هي  
أسيرة القمقم السحري، أما إذا تحررت فجأة يتعاظم  
حجمها وتتصبح عملاً يتنهى بها الأمر إلى قتل من  
أطلقوا سراحها.

الفواید

الفصل الأول

- P. London, *The Modes and Morals of Psychotherapy*, Holt, Reinhart & Winston, cité par Viktor E. Frankl dans «Tiefenpsychologismus und dimensionale Anthropologie», in *Menschliche Existenz und moderne Welt*, Teil I, Berlin 1967, p. 344.

Oswald Spengler: *Le Déclin de l'Occident*, traduction française par M. Tazerout, 1<sup>re</sup> partie, Paris 1948, p. 19.

الفصل الثاني

- M. Horkheimer, T.W. Adorno, *La Dialectique de la raison*, Gallimard, Paris 1974, p. 64. (1)

*Ibid.*, p. 56. (Y)

*Ibid.*, p. 52. (Y)

Cité par K. Lowith, in *Gesammelte Abhandlungen*, p.182. (L)

H. Rausching, «*Masken und Metamorphosen des Nihilismus*», in *Der Nihilismus als Phänomen der Geistesgeschichte in der wissenschaftlichen Diskussion unseres Jahrhunderts*, von Dieter Arendt, Darmstadt 1974. (O)

A. Camus, *Le Mythe de Sisyphe*, p. 40. (Y)

Jean Brun, *Les Vagabonds de l'Occident*, Paris 1976, p.79. (Y)

*Ibid.*, p. 141. (A)

*Ibid.*, p. 154. (A)

«Philosophische Theologie im Schatten des Nihilismus», in *Der Nihilismus als Phänomen der Geistesgeschichte*, op. cit., pp. 108-109. (1+)

*Ibid.*, p. 163. (11)

*Carnets des Démons*, Gallimard, édition de la Pléiade, p. 951. (1Y)

- |                        |      |
|------------------------|------|
| <i>Ibid.</i> , p. 951. | (١٣) |
| <i>Ibid.</i> , p. 954. | (١٤) |
| <i>Ibid.</i> , p. 956. | (١٥) |

### الفصل الثالث

- |                                                                                                                              |     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Lâhfîj (Shamsoddîn Mohammad), «Sharh-e Golshan-e Râz», in D. Shayegan, <i>Hindouisme et soufisme</i> , Paris 1979, p. 74-75. | (١) |
| Sharî'atî (Ali), Eslâm-shenâssi, p. 12.                                                                                      | (٢) |
| <i>Ibid.</i> , p. 38.                                                                                                        | (٣) |
| <i>Ibid.</i> , p. 24.                                                                                                        | (٤) |
| Shelling (F.-W.), <i>Introduction à la philosophie de la mythologie</i> , trad. S. Jankélévitch, Paris 1945, t.1, p.59.      | (٥) |
| Corbin (Henry), <i>Philosophie iranienne et philosophie comparée</i> , Bucher-Chastel, Paris 1977, p. 47.                    | (٦) |

### الفصل الرابع

- |                                                                                       |      |
|---------------------------------------------------------------------------------------|------|
| <i>Religions et philosophies dans l'Asie Centrale</i> , Gallimard, Paris 1957, p. 75. | (١)  |
| <i>Ibid.</i> , p. 76.                                                                 | (٢)  |
| <i>Ibid.</i>                                                                          | (٣)  |
| <i>Exercices d'admiration</i> , Gallimard, Paris 1986, p.30.                          | (٤)  |
| Deuxième édition, Rawwaq, Téhéran 1357.                                               | (٥)  |
| L'œuvre de Jalâleddîn Rûmî, poète mystique du XIII <sup>e</sup> siècle.               | (٦)  |
| <i>Gharb-zadegî</i> , op. cit., p. 142.                                               | (٧)  |
| <i>Ibid.</i> , p. 143-144.                                                            | (٨)  |
| <i>Ibid.</i>                                                                          | (٩)  |
| <i>Ibid.</i> , p. 146-147.                                                            | (١٠) |
| <i>Ibid.</i> , pp. 118-119.                                                           | (١١) |
| <i>Ibid.</i> , p. 121.                                                                | (١٢) |
| <i>Ibid.</i> , p. 78.                                                                 | (١٣) |
| <i>Ibid.</i>                                                                          | (١٤) |
| <i>Ibid.</i> , p. 88.                                                                 | (١٥) |
| Ici il s'agit probablement de Jamâlîeddîn Asadâbâdî, dit Al-Afghânî (1839-1897).      | (١٦) |

- Histoire et utopie*, Gallimard, Paris 1960, p. 45. (۱۷)  
*Gharb-zadegf*, op. cit., p. 94. (۱۸)  
*Ibid.*, p. 218. (۱۹)  
*Ibid.*, p. 212. (۲۰)

### الفصل الخامس

- Alvin Toffler, *Les Cartes du futur*, Denoël, Paris 1983, (۱) p. 111.  
Albert Ducrocq, *1985-2000, Le Futur aujourd'hui*, Plon, (۲) Paris 1984, p. 220.  
Daryush Shayegan, *Qu'est-ce qu'une révolution religieuse?*, Albin Michel, Paris 1991, p. 135.  
A. Toffler, op. cit., p. 246. (۳)  
D. Shayegan, op. cit., p. 243. (۴)  
Jules Monneror, *Sociologie de la révolution*, Fayard, (۵) Paris 1969, p. 178; cf. aussi D. Shayegan, op. cit., pp. 179-195.

### الفصل السادس

- Voir Luc Ferry, *Philosophie politique*, I, PUF, Paris (۱) 1984, pp. 7-53.  
Guy Sorman, *La Solution libérale*, Fayard, Paris 1984, (۲) p. 31.  
Alvin Toffler, *Les Cartes du futur*, Fayard, Paris 1983, (۳) p. 246.  
M. McLuhan, *La Galaxie Gutenberg*, vol. 1, p. 71. (۴)  
D. Shayegan, *Henry Corbin: La topographie spirituelle du monde iranien*, La Différence, Paris 1990.  
Olivier Mongin, «La double illusion, ni Orient, ni (۵) Occident», in *Esprit*, 5-6, mai-juin 1983.  
Voir D. Shayegan, *Le Regard Mutilé*, Albin Michel, (۶) Paris 1989.

## **المحتويات**

### **الفصل الأول**

التحدي المعاصر والهوية الثقافية ..... ٥

### **الفصل الثاني**

التحوّل والتغيير ..... ٣١

### **الفصل الثالث**

الايديولوجيا كنقطة إلقاء بين عالمين ..... ٦١

### **الفصل الرابع**

أوهام الهوية ..... ٧١

### **الفصل الخامس**

ايران الاسلامية ونهاية القرن ..... ٩١

### **الفصل السادس**

الاسلام والعلمنة ..... ١١١

### **الفصل السابع**

الاسلام والحداثة ..... ١١٧

### **الفصل الثامن**

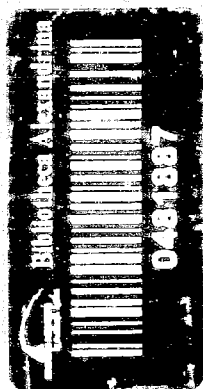
مناطق بمعايير مختلفة ..... ١٣١

الهوا منش ..... ١٤٩



المداخلة التي سأتلوها عليكم نقدية إزاء  
هذا الغرب الذي أحب، والذي أدين له  
بجانب كبير من تكويني الفكري، والذي  
علمني كيف أفكر، كيف أطرح القضايا  
وكيف أسائل الأشياء. وسأكون نقدياً إزاء  
هذا الشرق الذي تضيق رقعته المغارافية  
 شيئاً فشيئاً، والذي إليه أنتهي، وأحس  
بحضوره كأرض منسية في أعماق نفسي.  
ربما إنني لا أنتهي إلى هذا ولا إلى ذاك،  
وربما أكون مشابهاً لأخوتي، مشردي  
الغرب، الذين يجوبون شوارع العالم  
بحثاً، والله أعلم، عن دواء لداء لا  
يشفي. لست أدرى. لكنني أعرف شيئاً:  
أعرف أننا، رغم المسافة التاريخية التي  
نفصل بيننا وبينكم، مسافرون جميعاً على  
ظهر مركب واحد.

ISBN 1 85516 918 5



دار  
الساقية

DAR  
AL SAQI